


 1 

 
 

 

ي القضاء والقدر
 رسالة ف 

 

 

Kadaja dhe Kaderi 
Përcaktimet e Zotit 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Autori: 

Muhamed ibën Salih elUthejmin 
 

Përktheu: 

Besim Gjelaj 
 

Redaktor gjuhesorë: 

Sylë Dinaj 
 

 



 2 

Titulli në arabisht: رسالة في القضاء والقدر 

  
Titulli në shqip: Kadaja dhe Kaderi Përcaktimet e Zotit 
 
Autor: Muhamed ibën Salih elUthejmin 
 
Përkthyes: Besim Gjelaj 
 
Redaktor gjuhësor: Sylë Dinaj 
 
Website: www.indeksiislam.com 

 
 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

All rights reserved 
 

http://www.indeksiislam.com/


 3 

عوذ بالله ان الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ون
 من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، مَنْ يهده الله
فلا مضلَّ له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن 
لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا 

 عبده ورسوله،
 
مُوتنَُّ حَقَّ تقُاَتِهِ وَلا تَ  ﴿ ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنوُا اتَّقوُا اللهَ  

[102]آل عمران:  إِلاَّ وَأنَْتمُْ مُسْلِمُونَ ﴾  
 
س  ﴿ ياَ أيَُّهَا النَّاس اتَّقوُا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلقَكَُمْ مِنْ نفَْ  

وَاحِدَة  وَخَلقََ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبثََّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا 
 اللهَ الَّذِي تسََاءَلوُنَ بِهِ وَالأرَْحَامَ إنَِّ  وَنسَِاءً وَاتَّقوُا اللهَ 
[1]النساء:  كَانَ عَليَْكُمْ رَقِيباً ﴾  

 
يدًا ﴿ ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنوُا اتَّقوُا اللهَ وَقوُلوُا قوَْلاً سَدِ  

طِِِِ اللهَ يصُْلِحْ لكَُمْ أعَْمَالكَُمْ وَيغَْفِرْ لكَُمْ ذنُوُبكَُمْ وَمَنْ يُ 
[71 - 70]الأحزاب:  ولهَُ فقَدَْ فَازَ فوَْزًا عَظِيمًا ﴾وَرَسُ   

 
 أما بعد

 فإنَّ أصدق الحديث كلام الله تعالى، وخير الهَدْي

دٍ صلَّى الله عليه وسلَّم وشر الأمور  هَدْي محمَّ

مُحْدثَاَتهُا، وكل مُحْدثَةٍَ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٌ، 

 وكلَّ ضلالةٍ في النَّار
 

 

 

 



 4 

 

Hyrje 
 

 

Falënderimet i takojnë All-llahut, Atë e falenderojmë, dhe vetëm prej Tij 

ndihmë dhe falje kërkojmë dhe tek Ai pendohemi. 

 

Kërkoj mbrojtjen e All-llahut nga të këqijat e vetës sonë dhe nga të 

këqijat e veprave tona, atë që All-llahu e udhëzon s’ka kush që e humb, e 

atë që e humb s’ka kush që e udhëzon. 

 

Dëshmoj që nuk ka të adhuruar tjetër me të drejtë pos All-llahut, i Cili 

është Një dhe i pashoq, dhe dëshmoj se Muhammedi është rob dhe i 

dërguar i Tij, të cilin e ka dërguar All-llahu para ardhjes së kjametit, 

përgëzues dhe çortues, thirrës në rrugën e All-llahut me lejen e Tij dhe 

pishtar ndriçues për të humburit, e komunikoi shpalljen, e përmbushi 

amanetin, e këshilloi umetin, dhe bëri xhihad të vërtetë në rrugën e All-

llahut gjersa i erdhi vdekja, paqja dhe mëshira e All-llahut qoftë mbi të 

dërguarin tonë, mbi sahabët dhe mbi të gjithë ata që e pasojnë rrugën e 

tij deri në ditën e kjametit. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

Vëllezër të nderuar! Ne jemi në këtë takim ku shpresoj se All-llahu do t’i 

hap për ne dyert e dhuntive dhe mëshirës, të na bëjë prej të udhëzuarve 

dhe thirrësvë në rrugën e Tij, prej prijësave përmirësues, prej atyre që 

kur dëgjojnë fjalët e All-llahut përfitojnë prej tyre. 

 

Ne në këtë takim do të flasim për një çështje me rëndëësi që i intereson 

çdo besimtari, e ajo është:”Kadaja dhe Kaderi”. 

 

Kjo temë elhamdulilah është e qartë, mirëpo sikur dyshimet  rreth saj të 

mos ishin të shumta dhe sikur kjo temë të mos ishte e ngatërruar te disa 

njerëz , e të mos ishte numri i madh i atyre që iu qasen kësaj teme -herë 

me të drejtë e shumëherë pa të drejtë-, gjithashtu duke pasur në 

konsideratë se bidatet dhe epshet janë përhapur dhe shumuar, e që 

shumë mëkatarë  mundohen t'i arsyetojnë mëkatet e tyre me kada dhe 

kader, sikur të mos ishin këto dhe gjëra të tjera , nuk do të bisedonim 

fare rreth saj. 

 

Rreth kadasë dhe kaderit vazhdimisht ka pasur kundërthënie në mesin e 

muslimanëve, si në të kaluarën ashtu edhe në të tashmen, transmetohet 

se Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ue sel-lem i ka parë sahabet duke 

polemizuar rreth kaderit, i Dërguari sal-lall-llahu alejhi ue sel-lem posa e 

pa këtë i ndaloi nga kjo dhe ju tregoi atyre se popujt e mëhershëm u 

shkatërruan si shkak i polemikave rreth kaderit.1 

 

Por, All-llahu i Lartësuar ua ka bërë të qartë besimtarvë të vet, 

gjeneratave të para të muslimanëve (selefus-salih), të cilët e trasuan 

rrugën e drejtë në atë çka mësuan dhe në atë që e thonin, se përcaktimet 

e All-llahut të Lartësuar janë prej rububijetit të Tij i cili është një prej tri 

llojeve të tevhidit, ashtu siç e kanë ndarë dijetarët: 

 

lloji i parë: “Teuhidul-uluhije” që do të thotë:” Njëshmëria e 

All-llahut në adhurim”; 

lloji i dytë: “Teuhidurr-rrububije” që do të thotë:”Njëshmëria 

e All-llahut në krijim, sundim, sistematizim”; 

lloji i tretë: “Teuhidul-esma ves-sifat” që do të 

thotë:”Njëshmëria e All-llahut me emrat dhe cilësit e Tij”. 

 

 

                                                 
1 Tra.Tirmidhiu (2133),Ibni Maxhe (85). 
 Rububijeh-është të besuarit se vetëm All-llahu është krijues, furnizues, sundues, 

rregullues i gjithësisë 



 6 

Pra, besimi në kader është prej rububijetit të All-llahut të Plotëfuqishëm, 

ku për këtë Imam Ahmedi -All-llahu e mëshiroftë- thotë: ”Kaderi është  

fuqia e Allahut”, sepse kaderi është prej fuqisë se Tij dhe nuk ka dyshim 

në të, gjithashtu ai është një prej sekreteve të Allahut subhanehu ve 

te’ala, të cilin nuk e di askush përveç Tij, i  shkruar në Lehvi-Mahfudh1, 

në një libër të ruajtur te i cili nuk depërton askush, dhe ne nuk e dimë se 

çka ka caktuar All-llahu për neve -keq apo mirë-, apo atë që ka caktuar 

për krijesat e Veta përderisa të ndodhë, apo të kuptohet ai caktim prej 

paralajmërimeve të vërteta që kanë ardhur nga All-llahu i Plotëfuqishëm. 

 

Vllëzër të nderuar! Muslimanët, në lidhje me çështje të kaderit, janë 

ndarë në tri grupe; 

 

grupi i parë: e tepruan në pohimin e kaderit, ia mohuan njeriut fuqinë 

dhe vullnetin e tij, duke thënë:”Njeriu nuk ka fuqi, nuk ka zgjedhje por 

është i detyruar, e shembulli i tij është si pema që lëkundet nga era", dhe 

nuk kanë bërë dallim në mes veprimit të njeriut i cili ndodhë më vullnetin 

e tij dhe veprimit që ndodhë pa vullnetin e tij. 

Pa dyshim të tillët janë të devijuar, sepse, siç dihet nga feja, mendja e 

shëndoshë dhe përvoja, njeriu di të bëjë dallimin në mes veprimit të lirë 

dhe veprimit të detyruar. 

 

grupi i dytë: e tepruan duke pohuar fuqinë dhe vullnetin e njeriut, sa që 

i mohuan All-llahut të Lartësuar dëshirën, vullnetin dhe krijimin e asaj  që 

e bëjnë robërit e Tij, duke menduar se njeriu është i lirë tërsishtë në 

veprën e tij, ndërsa disa të tjerë shkuan edhe më largë se kjo duke 

thënë: ”All-llahu i Lartësuar nuk e di atë që e bëjnë krijesat, përderisa 

veprimi nuk ndodhë", poashtu edhe këta sikur grupi i parë e tepruan dhe 

shkuan në ekstrem duke e pohuar  vullnetin e lirë të njeriut. 

 

grupi i tretë: janë ata të cilët besuan drejtë dhe i udhëzoi All-llahu në 

rrugën e vërtetë, e këta janë Ehlus-suneh uel-xhema’ah, të cilët i janë 

përmbajtur rrugës së mesme, e ngritur në argumente sheriatike dhe atë 

logjike, dhe thanë: "Veprimet të cilat ndodhin në këtë botë janë më 

dëshiren e All-llahut subhanehu ue te’ala dhe ndahen në dy grupe": 

 

 

 

 

                                                 
1 Liber në të cilin është e shkruar çdo gjë deri në ditën e kjametit. 



 7 

   veprime që ndodhin të krijesat e All-llahut subhanehu ue te’ala me 

dëshirën e Tij dhe në këto veprime nuk ka zgjedhje për askënd, si 

p.sh. zbritja e shiut, dalja e bimëve, jeta, vdekja, sëmundja, 

shëndeti dhe shumë gjëra tjera që janë prezente te krijesat e All-

llahut të Lartësuar, këtu pa dyshim se nuk ka mundësi askush të 

zgjedhë dhe në to nuk ka dëshirë askush, por vullneti dhe dëshira 

në këto veprime i takon vetëm All-llahut të Plotëfuqishëm; 

   veprimet e krijesave që kanë mundësi zgjedhjeje, të gjitha këto 

veprime janë nga vullneti dhe dëshira e krijesave, ngase All-llahu i 

ka lënë ata të lirë në këto veprime, thotë Allahut i Lartësuar: 

  

 لِمَن شَاءَٓ مِنكُمْ أنَ يسَْتقَِيمَ 
” (Kur'ani është përkujtues) Për këdo prej jush i cili dëshiron 

të ndjekë rrugën e vërtetë”2, gjithashtu i Lartësuari thotë: 

 

ن يرُِيدُ  ا تحُِبُّونَ مِنكُم مَّ ن يرُِيدُ وَمِ  لدُّنْياَٱمَّ لْـَٔاخِرَةَ ٱنكُم مَّ  
”Nga mesi juaj ka të atillë që e dëshirojnë këtë botë dhe të 

atillë që dëshirojnë botën tjetër"3, thotë All-llahu: 

 

 فمََن شَاءَٓ فلَْيؤُْمِن وَمَن شَاءَٓ فلَْيكَْفرُْ 
”E kush të dojë, le të bësojë, e kush të dojë, le të mohojë”4 

 

edhe njeriu e di se çka ndodhë me vullnetin e tij dhe çka ndodhë 

përkundër vullnetit të tij, nëse njeriu zbret nga kulmi me shkallë me 

dëshirën e tij e di se po e bë me dëshirë të vet, mirëpo mund të 

ndodhë të bie nga kulmi dhe e di se nuk po e bë me dëshirën e tij, 

pra e dinë dallimin në mes dy veprimeve, veprimi i dytë është 

përkundër dëshirës së tij, kurse i pari është me dëshirën e tij, 

domethënë këtë gjë e di çdo njeri. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
2 (Et-Tekvir 28) 
3 ( Ali Imran 152) 
4 (El-Kehf29) 



 8 

Po ashtu, nëse ndokush është i sëmurë nga prostata, është i vetëdijshëm 

se dalja e urinës ndodhë pa dëshirën e tij, po sikur të ishte i shëndosh 

nga kjo sëmundje, pa dyshim se kryerja e këtij veprimit do të bëhëj më 

dëshirën e tij, pra, ka dallim në mes këtyre dy veprimeve dhe askush nuk 

ka mundësi ta mohojë këtë. Kështu që çdo gjë që ndodhë nga ana e 

njeriut ka mundësi të dihet se a është më vullnetin e tij apo është i 

detyruar. 

 

Mirëpo, prej mëshirës së All-llahut të Plotëfuqishëm është që disa 

veprime parimisht ndodhin me vullnetin e njeriut dhe të mos jep fare 

llogari për to, sikur janë vepërat e atij që harron apo atij që fle, thotë All-

llahu i Lartësuar në tregimin që flet rreth banorve të shpellës “As’habul-

kehf”: 

بهُُمْ ذاَتَ  مَالِ ٱوَذاَتَ  لْيمَِينِ ٱوَنقُلَ ِ لش ِ  
”E Ne i rrotullonim ata herë në krahun e djathtë e herë në të 

majtin”5 

 

do të thotë ata rrotulloheshin, mirëpo All-llahu i Lartësuar këtë vepër ia 

referoi vetëvetës së Tij, sepse ai i cili fle nuk ka vullnet dhe nuk llogritet 

për veprën e tij, për këtë All-llahu i Lartësuar e përshkroi veprën si të 

vetën. 

 

Thotë Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ue sel-lem:”Kush harron, ha apo 

pi duke qenë agjerueshëm, le ta plotësojë agjerimin e tij, sepse 

atë All-llahu e ka ushqyer dhe i ka dhënë për të pirë", Pejgamberi ia 

atriboi këtë vepër All-llahut, ngase ky veprim kishte ndodhur nga njeriu 

duke mos e kujtuar se është agjërueshëm, dhe u konsiderua si të ishte 

përkundër vullnetit të tij. 

 

Çdonjëri e ka të njohur dallimin në mes dhimbjes që e ndien pa dëshirën 

e tij dhe atë lehtësimin që e ndien në vetvetën e tij njëashtu pa vullnetin 

e tij, duke mos e ditur ç'është shkaku i kësaj dhimbjeje apo atij lehtësimi, 

dhe mes dhimbjes që është si rezultat i veprës së tij, apo gëzimit që 

është bërë shkaktar për të dhe kjo çështje është e kuptueshme uel-

hamdulilah dhe nuk ka paqartësi në të. 

 

O ju vllëzer! Nëse ne e përkrahim mendimin e grupit të  parë, të cilët e 

tepruan duke pohuar kaderin, do të shkatërrohej sheriati që nga themeli, 

sepse mendimi se njeriu nuk është i lirë në veprim do të thotë të mos 

                                                 
5 (El-kehf 18) 



 9 

lavdërohet kur vepron ndonjë vepër të ndershme dhe të mos qortohet kur 

kryen ndonjë vepër të shëmtuar, ngase ai faktikisht këto vepra i ka bërë 

pa dëshirën dhe vullnetin e tij, e mbështetur në këtë, rezultati del se         

All-llahu -qoftë i Lartësuar dhe i Patëmeta- është i padrejtë ndaj atij që 

bën mëkat kur e ndëshkon atë për mëkatin që e ka bërë, sepse ai e e ka 

denuar atë për një vepër që ai nuk ka zgjedhje dhe vullnet të lirë në të, e 

kjo padyshim bie qartë ndesh me Kur'anin, ku thotë All-llahu i Lartësuar: 

 

 ـ  ۥوَقاَلَ قرَِينهُُ  نَّاهَ لْخَيْرِ ذاَ مَا لَدىََّ عَتِيدٌ ألَْقِياَ فىِ جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنيِدٍٍۢ مَّ عٍٍۢ ل ِ

رِيبٍ  ِ ٱجَعَلَ مَعَ  لَّذِىٱمُعْتدٍٍَۢ مُّ هًا ءَاخَرَ فأَلَْقِياَهُ فِى  للَّّ  ـ قاَلَ  دِيدِ لشَّ ٱ لْعَذاَبِ ٱإلَِ

كِن كَ  ۥمَآ أطَْغيَْتهُُ  بَّناَرَ  ۥقَرِينهُُ   ـ لٍٍۭ بَعِيدٍٍۢ قاَلَ لََ تخَْتَ وَلَ  ـ
صِِمُوا  لَدىََّ انَ فِى ضَلَ

لْعَبِ  لْقوَْلُ ٱمَا يبُدََّلُ  لْوَعِيدِ ٱوَقَدْ قَدَّمْتُ إلَِيْكُم بِ  مٍٍۢ ل ِ  ـ يدِ لَدىََّ وَمَآ أنَاَ۠ بِظَلَّ  
”E (meleku) shoqërues i tij do të thotë:”Ja ku e kam me vete gati  

(regjistrin e veprave). (All-llahu iu thotë) Ju të dy (engjëjt) 

hidhnie në xhehenem secilin mohues kryeneç. Secilin pengues të 

veprave të mira, mizor e të dyshimtë në fe. I cili All-llahut i 

shoqëroi zot tjetër, pra hidhnie atë në vuajtjet më të rënda. E 

shoku i tij (djalli thotë):”Zoti ynë, unë nuk e shmanga prej rrugës 

së drejtë, por ai vetë ka qenë në humbje të madhe". Ai (All-llahu) 

thotë:”Mos u grindni tash para Meje, se Unë me parë ju tërhoqa 

vërejtjen. Tek Unë nuk ndryshon fjala (vendimi) dhe Unë nuk jam 

zullumqar për robërit”6. 

 

All-llahu subhanehu ue te’ala na ka treguar në këto ajete se ky ndëshkim 

nuk është i padrejtë, përkundrazi është prej drejtësisë së Tij absolute, për 

arsye se All-llahu më parë ua kishte tërhjekur vërejtjen, ua kishte sqaruar 

atyre rrugën, ua kishtë bërë të qartë të vërtetën nga e pavërteta, mirëpo 

njerëzit ishin ata që vendosën për vetën e tyre që të pasojnë rrugën e 

gabueshme, kështu që atyre nuk ju ka mbetur ndonjë arsye para All-

llahut. 

 

 

 

 

 

                                                 
6 (El-Kaf 23-29) 



 10 

Po ashtu sikur të thonim se ata do të kenë arsye (me kader) para All-

llahut të Lartësuar, atëherë nuk do të kishte kurrfarë kuptimi fjala e All-

llahut:  

 

رِينَ وَمُنذِرِينَ لِئلَاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلىَ  بشَ ِ سُلًاٍۭ مُّ ِ ٱرُّ  بعَْدَ  للَّّ
ةٌٍۢ سُ ٱحُجَّ لِ لرُّ  

”Të dërguarit ishin lajmgëzues e kërcënues, ashtu që pas dërgimit 

të dërguarve (pejgamberve) njerëzit të mos kenë arsye  para All-

llahut”7. 

 

Më të vërtetë All-llahu i Lartësuar ua ka mohuar njerzëve të kenë arsye 

pas dërgimit të pejgambërve, sepse ata ua kanë shfaqur atyre 

argumentet (që thërrasin në pasimin e rrugës së All-llahut subhanehu ue 

te'ala), e nësë do të ishte kaderi argument për ta, atëherë patjetër ky 

argument do të mbetej edhe pas dërgimit të pejgamberëve, ngase kaderi 

i All-llahut është vazhdimisht prezentë, para ardhjes së pejgamberve dhe 

pas ardhjes së tyre, pra këtë mendim e zhvlersojnë citatet (qofshin ato 

nga Kur'ani apo nga Suneti), njëashtu këtë mendim e zhvlerson edhe 

realiteti siç e cekëm më parë. 

 

Ndërsa, sa i përket mendimit të dytë, po ashtu edhe këtë mendim e 

zhvlerësojnë citatet dhe realiteti, ngase citatet janë të qarta se dëshira e 

njeriut është nën dëshiren e All-llahut az-ze ue xhel, thotë All-llahu i 

Lartësuar:  

 

ٓ أنَ يشََاءَٓ  ُ ٱلِمَن شَاءَٓ مِنكُمْ أنَ يسَْتقَِيمَ وَمَا تشََاءُٓونَ إِلََّ لمَِينَ لْ ٱرَبُّ  للَّّ  ـ عَ  
"(Kur'ani është përkujtues) Për këdo prej jush i cili dëshiron të 

ndjekë rrugën e vërtetë. Po ju nuk mundeni (ta ndiqni rrugën e 

vërtetë), vetëm nëse dëshiron All-llahu, Zoti i botëve!”8. 

 

Thotë i Lartësuari:   

 وَرَبُّكَ يخَْلقُُ مَا يشََاءُٓ وَيخَْتاَرُ 
“Zoti yt krijon çka të dojë dhe zgjedh kë të dojë”9. 

 

 

 

 

                                                 
7 (En-Nisa 165) 
8 (Et-Tekvir 28-29) 
9 (El-Kasas 68) 



 11 

Thotë All-llahu i Lartësuari: 

 

ُ ٱوَ  مِ ٱيدَْعُوٓا  إِلىَ  داَرِ  للَّّ  ـ لَ سْتقَِيوَيهَْدِى مَن يشََ  لسَّ طٍٍۢ مُّ مٍٍۢ اءُٓ إِلىَ  صِرَ   
“All-llahu thërret për në xhennet, dhe atë që do, e vë në rrugë të 

drejtë”10. 

 

Ata të cilët pohojnë këtë mendim, në realitet kanë mohuar një aspekt 

prej aspekteve të tevhidurr-rrububije, ata gjithashtu pretendojnë se në 

mbretërinë e All-llahut të Lartësuar ka diç të cilën All-llahu nuk e dëshiron 

dhe të cilën nuk e ka krijuar fare, por, dihet fare mirë se çdo gjë që 

gjindet është me dëshirën e All-llahu, Ai është krijues i asaj gjëje, dhe Ai 

e ka caktuar të jetë ashtu. 

 

Këta krahas këtijë mendimi kundërshtojnë një parim i cili dihet 

medeomos, se tërë krijesat, qeniet (trupat) e këtyre krijesave dhe cilësitë 

e tyre janë pronë e All-llahut të Plotëfuqishëm, dhe se nuk ka dallim në 

mes qenieve dhe atributeve të tyre, pra të gjitha janë pronë e All-llahut 

az-ze ue xhel dhe nuk ka mundësi të ndodh diç në pronësinë e Tij pa 

pasur Ai dëshirë të ndodhë ajo gjë. 

 

Por, neve na mbetet të pyesim, nëse kjo çështje është e ndërlidhur më 

dëshirën e All-llahut të Lartësuar, dhe se çdo gjë është në dorën e Tij, 

atëherë cila është zgjidhja e njeriut apo largimi i tij nga kaderi i All-llahut, 

nëse All-llahu atijë i ka caktuar që të devijojë e të mos udhëzohet? 

 

Përgjigjeja për këtë është: All-llahu i Lartësuar e udhëzon atë që meriton 

për t’u udhëzuar dhe e le të humbur atë që meriton të jetë i humbur, 

thotë All-llahu i Lartësuar: 

 

ا زَاغُوٓا  أزََاغَ  ُ ٱفلَمََّ قلُوُبهَُمْ  للَّّ  
”E kur ata u shmangën (nga e vërteta), All-llahu ua devijoi zemrat 

e tyre”11. 

 

 

 

                                                 
10 (Junus 25) 
11 (Es-Saff 5) 



 12 

قهَُمْ لعَنََّ   ـ يثَ فوُفبَمَِا نقَْضِهِم م ِ سِيةًٍَۭ ۖ يحَُر ِ  ـ هُمْ وَجَعلَْناَ قلُوُبهَُمْ قَ عَن  لْكَلِمَ ٱنَ  ـ

وَاضِعِهِ  رُوا  بِهِ  ۙۦمَّ ا ذكُ ِ مَّ ا م ِ ۦ وَنسَُوا  حَظاٍۭ  
 

“Për shkak se ata e thyen zotimin e tyre, Ne i mallkuam ata, dhe 

zemrat e tyre i bëmë të forta (të shtangura). Ata i ndryshojnë 

fjalët (në Tevrat) nga domethënia e tyre dhe braktisën një pjesë 

me të cilën ishin urdhëruar”12. 

 

All-llahu i Lartësuar ka sqaruar se shkaku pse All-llahu i bëri ata të 

devijojnë është vetvetja e tyre, sepse siç e cekëm më parë njeriu nuk e di 

se çka i është përcaktuar atij, ngase ai nuk e dinë kaderin përveç pasi që 

të ndodhë dhe ai nuk e di se a i ka caktuar All-llahu atij të jetë prej të 

humburëve apo të jetë prej të udhëzuarve? 

 

E ç'është puna e tij së pari e ndjek rrugën e humbjes pastaj arsyetohet se 

All-llahu ka dashur një gjë të tillë, a nuk do ishte e udhës për të që të 

zgjidhte rrugën e udhëzimit e pastaj të thotë; Me të vërtet All-llahu më ka 

udhëzuar në rrugë të drejtë? 

A është e drejtë të thuhet nëse kam devijuar jam i detyruar, nëse jam 

udhëzuar unë jam i lirë të zgjedhë? 

 

Kurrësesi, nuk i përket njeriut të jetë i detyruar në devijim e mëkate, 

nëse devijon apo bën mëkat ndaj All-llahut të thotë se kjo është një 

çështje e shkruar dhe përcaktuar për mua dhe se unë nuk mund të dal 

jashtë parcaktimit të All-llahut. 

 

Në anën e kundërt për përulje ndaj All-llahut, nëse Ai e ka udhëzuar në 

përulje dhe rrugë të drejtë, të pretendojë se kjo është si rezultat i punës 

së vet dhe të lavdërohet para All-llahu me këtë vepër e të thotë; "unë 

jam ai i cili vetë jam udhëzuar", e kjo do të thotë se ai është i lirë në 

përulësi ndërsa i detyruar në mëkate, e kjo nuk qëndron ashtu, ngase 

njeriu në realitet ka forcë dhe mund të zgjedhë, dhe nuk është puna e 

udhëzimit më ndryshe se puna e rrizkut apo puna e kërkimit të diturisë. 

 

 

 

 

                                                 
12 (El-Maide 13) 



 13 

Njeriu siç e dimë të gjithë, i është caktuar rrizku mirëpo ai përkundrazi 

vrapon pas shkaqeve që e sjellin atë, qoftë në vend të vetë apo jashtë 

vendit të tij, djathtas apo majtas dhe asesi nuk ulet në shtëpi e të thotë; 

"se nëse më është caktuar mua diç prej rrizkut patjetër do të më vije", 

por përkundrazi ai nxiton në kërkimin e tij edhe pse dihet se rrizku është i 

shoqëruar me punë ashtu siç është cekur nga Pejgamberi alejhis-selam 

në hadithin që e transmeton Ibën Mesudi radijall-llahu anhu ku thotë: 

”Vërtet, çdo njeri nga ju formohet në barkun e nënës  së tij 

katërdhjetë ditë si nutfeh (lëngë i ngjizur i bashkëdyzimit të vezës 

mashkullore dhe asaj femërore), pastaj ai lëng bëhët alekah 

(copë gjaku i ngjizur e i varur ) ngjashëm më këtë periodë, pastaj 

ai gjak bëhet mudgah (copë mishi) ngjashëm më këtë periodë, 

pastaj i dërgohet një engjull i cili e frymëzon në të shpirtin, dhe ai 

engjull urdhërohet me katër gjëra; ta shkruan rrizkun, exhelin (sa 

do të jetojë), veprat dhe a do të jetë i lumtur apo palumtur (a do 

të jetë prej banorëve të xhenetit apo të xhehenemit)…”5. 

 

Domethënë, edhe rrizku është i shkruar ashtu siç janë edhe veprat e 

shkruara, qofshin ato të mira apo të këqija. 

 

Atëherë pse ti ecën në të djathtë dhe në të majtë? E shetitë tërë tokën 

me qëllim që ta kërkosh rrizkun në këtë botë, e nuk bënë ndonjë vepër të 

mirë që përmes atyre veprave të mira ta kërkosh rrizkun e ahiretit dhe të 

fitosh vendbanimin ku ka begati (xhenetin). 

Me të vërtetë, të dy gjërat janë të ngjashmë nuk ka dallim mes tyre, 

nxiton pas rrizkut tënd për të bërë një jetë të lumtur dhe më të gjatë, 

nëse të godet ndonjë sëmundje, dëshiron të shkosh po edhe në skaje të 

botës, më qëllim të kërkosh ndonjë mjek të shkathtë për ta shëruar 

sëmundjen. 

 

Megjithatë, ti do të jetosh aq sa të është caktuar të jetosh dhe ajo (jeta) 

as nuk do të shtohet e as nuk do të shkurtohet dhe ti nuk mbështetesh 

në këtë e të thuash se do të qëndroj në shtëpi i sëmurë dhe i shtrirë e 

nëse ka caktuar All-llahu për mua të jetoj më gjatë do të jetoj. 

Përkundrazi, ne të shohim duke nxituar më gjithë mundësitë që i posedon 

për t’a gjetur një mjek në të cilin shpreson se All-llahu do ta caktojë 

shërimin tënd përmes duarve e tij! 

 

 

 

                                                 
5 Tra.Buhariu (3208),,Muslimi (2643). 



 14 

Pse nuk vepron për ahiret punë të mira ashtu si vepron për këtë botë? 

E kemi cekur edhe më heret se kaderi i All-llahut është çështje e fshehët, 

s’ke mundësi të dish për të, ashtu që ti gjendesh në mes dy rrugëve: 

 

1. rrugë e cila të dërgon në shpëtim, fitore, lumturi dhe krenari, 

2. rrugë e cila të dërgon në shkatërrim, pendim dhe nënçmim. 

 

Ti, tani gjindesh mu në mes këtyre dy rrugëve, ke mundësi te zgjedhësh, 

nuk ka kush që të ndalon që të pasosh rrugën e djathtë (të drejtë) apo të 

pasosh rrugën e majtë (të devijimit), nëse do ecë në këtë dhe nëse do 

ecë në atë. 

 

Ç'është puna jote, zgjedhë rrugën e majtë e pastaj thua më është 

caktuar ta zgjedhe këtë rrugë, a nuk bën të ecësh rrugës se djathtë e të 

thuash kjo më është caktuar mua?! 

 

Sikur ti dëshiron të udhëtosh për në ndonjë vend, dhe përpara teje 

gjenden dy rrugë, njëra prej tyre është e shtruar, e shkurtër dhe e 

sigurtë, kurse, tjetra nuk është e tillë, do të shihnim duke shkuar rrugës 

se shtruar, të shkurtër dhe të sigurtë dhe jo rrugës e cila është e 

pashtruar, e gjatë dhe jo e sigurtë?! 

 

Kështu ndodhë në një rrugë lëndore, por edhe rruga shpirtërore  është e 

ngjashme me të dhe nuk ndryshon aspak nga ajo e para, por janë ato 

ndjenjat dhe epshet të cilat nganjëherë e dirigjojnë mendjen dhe  

ngadhniejnë ndaj saj, kurse besimtari është ai i cili mendja e tij  

ngadhnjen  ndaj epshit të tij dhe nëse mendja është ajo e cila ngadhnjen, 

atëherë kuptohet se mendja e shëndoshë është ajo që e bën të 

vetëdijshëm njeriun se çka i bën dëm atij dhe e drejton kah ajo që i bën 

dobi dhe e bën të lumtur. 

 

Nga kjo na bëhët e qartë se njeriu është i lirë në veprimet e tij në të cilat 

është i lirë dhe nuk është i detyruar, ashtu siç është i lirë në veprimet që 

kanë të bëjnë me këtë botë si p.sh; bën tregëti me cilin mall dëshiron ai, 

njëashtu edhe në veprimet që kanë të bëjnë me ahiretin edhe në to ai 

është i lirë, bile bile rrugët për në ahiret janë shumë më të qarta se sa 

rrugët e dunjas, ngase ai i cili i sqaroi rrugët e ahiretit është All-llahu në 

librën e Tij dhe përmes gjuhes së Dërguarit të Tij, dhe medeomos rrugët 

e ahiret duhet të jenë më të qarta dhe më të çiltëra se sa rrugët e 

dunjas. 

 



 15 

E njeriu megjithatë ecë rrugëve të dunjas të cilat nuk janë garantuese në 

rezultatet e tyre, e i lenë rrugët e ahiretit, rezulatet e të cilave janë të 

garantuara dhe të njoftura, ngase janë të garantuara me premtinin e All-

lahut, e All-llahu i Lartësuar nuk e then premtimin. 

 

Pas tërë kësaj mund të themi; Me të vërtetë ehlus-suneh uel-xhema’ah e 

kanë aprovuar këtë dhe e kanë bërë besim dhe drejtim të tyre, se njeriu 

është i lirë në veprimin e tij dhe se ai flet çka të dojë, mirëpo dëshira dhe 

vullneti i tij janë nën vullnetin dhe dëshirën e All-llahut tebareke ue 

te'ala. 

 

Po ashtu Ehlus-suneh uel-xhema’ah besojnë se dëshira e All-llahut është 

pasuese e urtësisë se Tij,  që do të thotë se dëshira e All-llahut të 

Lartësuar nuk është pa ndonjë urtësi, përkundrazi është ajo e ndërlidhur 

ngushtë me urtësinë e Tij subhanehu ue te‘ala, sepse prej emrave të All-

llahut të Lartësuar është edhe emri El-hakim (i Urtë), e Hakim do të thotë 

Gjykues i Cili i gjykon çështjet në aspektin universal dhe atë sheriatik dhe 

i Cili sistematizon ato në vepër dhe krijim, All-llahu i Lartësuar  cakton 

udhëzimin për atë që do dhe për atë të cilin dihet se ai  e dëshiron hakun 

(të vërtetën) dhe e di se zemra e tij është e përqëndruar në fenë e Tij, 

dhe  cakton devijimin për atë që do dhe të cilit kur iu është afruar Islami 

iu kishte ngushtuar gjoksi sikur të ishte duke u ngritur në qiell (d.m.th 

nuk e kishte pranuar Islamin). Më të vërtetë, urtësia e All-llahut të 

Lartësuar kundërshton që ky të jetë prej të udhëzuarve, përveç nëse All-

llahu ripërtrinë në zemrën e tij vendosshmëri (për të besuar) dhe 

dëshirën e tij e shëndrron në një dëshirë tjetër. All-llahu i Lartësuar është 

i Plotëfuqishëm përmbi çdo gjë, mirëpo prej urtësisë se All-llahut është që 

rezultatet janë të lidhura me shkaqet e tyre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

Kategoritë e Kadas dhe Kaderit tek Ehlus-suneh 

uel-xhema’ah janë katër: 
 

Kategoria e parë; Dituria, kjo do të thotë se njeriu është i 

obliguar të besojë bindshëm se All-llahu i Lartësuar është i 

gjithëdijshëm, di për çdo gjë që ekziston në qiej dhe në tokë në 

mënyrë të përgjithshmë dhe të përpiktë, pa marrë parasysh se a 

është kjo prej veprave të Tij apo prej veprave të krijesave të Tij 

dhe se Atij nuk mund t’i fshihet asgjë në tokë dhe në qiell. 

 

Kategoria e dytë; Shkrimi, do të thotë se All-llahu i Lartësuar i ka 

shkruar caktimet e çdo gjëjë në Lehvil-Mahfudh. All-llahu 

subhanehu ue te’ala i ka përmëndur së bashku këto dy cilësi në 

fjalën (ajetin) e Tij:  

 

َ ٱألَمَْ تعَْلمَْ أنََّ  لِكَ فِى ۗلْأرَْضِ ٱوَ  لسَّمَاءِٓ ٱلمَُ مَا فِى يعَْ  للَّّ بٍ   إنَِّ ذَ   ـ كِتَ

لِكَ عَلىَ  ِ ٱإنَِّ ذَ  يسَِيرٌٍۭ  للَّّ  
”A nuk e ke ditur se All-llahu di çka  ekziston në qiell e në 

tokë, e tërë ajo është  e shënuar në libër, ajo për All-llahun 

është shumë lehtë”13. 

 

E ka filluar All-llahu i Lartësuar këtë ajet duke e përmendur diturinë e 

pastaj tha se ajo dituri është e shkruar në libër, domethënë e shkruar në 

Lehvi-Mahfudh, siç është transmetuar në një hadith nga Pejgamberi sal-

lall-llahu alejhi ue sel-lem:”Gjënë e parë që e ka krijuar All-llahu 

është lapsi, dhe i ka thënë atij:”Shkruaj!", lapsi tha e çka të 

shkruajë? All-llahu i tha; "Shkruaj çdo gjë që ka ndodhur dhe çdo 

gjë që do të ndodhë deri në ditën e kjametit”6 

 

Për këtë është pyetur Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ue sel-lem, për 

veprat që i bën njeriu, a caktohen në të ardhmën apo janë të caktuara në 

të kaluarën? Është përgjigjur:”Janë të caktuara në të kaluarën”7. 

 

 

 

                                                 
13 (El-Haxhxh 70) 
6 Tra.Ebu Davud (4700),Tirmidhiu (2155). 
7 Tra. Ahmedi (1/29),Tirmidhiu (3111). 



 17 

Po ashtu, është pyetur: ”A ta braktisim punën dhe të mbështetemi në atë 

që na është  shkruar në libër” ka thënë: ”Punoni sepse çdo kujt i 

lehtësohet për atë që i është shkruar”8, pra Pejgamberi sal-lall-llahu 

alejhi ue sel-lem i urdhëroi sahabet që të punojnë, atëherë  ti o vëlla 

puno, sepse ty të lehtësohet për atë që të është shkruar, pastaj lexoi 

Pejgamberi sal-lall-llahu alejhi ue sel-lem disa ajete nga Kur’ani: 

 

ا مَنْ أعَْطَى  وَ  رُهُ  لْحُسْنَى  ٱوَصَدَّقَ بِ  تَّقىَ  ٱفأَمََّ ا مَنٍۢ لِلْيسُْرَى   ۥفسََنيُسَ ِ  وَأمََّ

رُهُ  لْحُسْنىَ  ٱوَكَذَّبَ بِ  سْتغَْنىَ  ٱبخَِلَ وَ  لِلْعسُْرَى   ۥفسََنيُسَ ِ  
”E, sa i përket atij që jep (nga pasuria e tij) dhe ruhet (nga 

mëkatet). Dhe beson bindshëm në All-llahun (apo në xhenetin), 

Ne atij do t'i lehtësojmë të bëjë mirë. E sa i përket atij që bën 

koprraci dhe e ndien veten të pavarur (nga Zoti dhe shpërblimi i 

Tij). Dhe përgënjeshtron All-llahun (apo xhenetin), Ne atij do t'i 

lehtësojmë të bëjë keqë”14. 

 

Kategoria e tretë; Dëshira, do të thotë çdo gjë ekzistonë apo nuk 

ekziston në qiej dhe tokë ëshë me dëshirën e All-llahut të 

Lartësuar, kështu çdo gjë që ekziston është me dëshirën e All-llahut 

të Lartësuar, po ashtu çdo gjë që nuk ekziston është e All-llahut të 

lartësuar. 

 

Ndërsa, kjo është përshkruar shumë mirë në Kur’an, ku All-llahu i 

Lartësuar e ka vërtetuar dëshirën e Tij në veprimin e Tij si dhe dëshirën e 

Tij në veprimet e robërve të Vet, thotë All-llahu subhanehu ue te’ala: 

 

ٓ أنَ يشََاءَٓ  ُ ٱلِمَن شَاءَٓ مِنكُمْ أنَ يسَْتقَِيمَ وَمَا تشََاءُٓونَ إِلََّ لمَِينَ لْ ٱرَبُّ  للَّّ  ـ عَ  
” (Kur'ani është përkujtues) Për këdo prej jush i cili dëshiron të 

ndjekë rrugën e vërtetë. Po ju nuk mundeni (ta ndiqni rrugën e 

vërtetë), vetëm nëse dëshiron All-llahu, Zoti i botëve!”15. 

 

 

 

 

 

                                                 
8 Tra. Buhariu (1362),Muslim (2647). 
14 (El-lejl 5-10) 
15 (Et-Tekvir 28-29) 



 18 

 وَلوَْ شَاءَٓ رَبُّكَ مَا فعَلَوُهُ 
“E sikur të donte Zoti yt, ata nuk do bënin atë (armiqësi)” 16. 

 

ُ ٱكَفرََ ۚ وَلوَْ شَاءَٓ  كِنَّ  قْتتَلَوُا  ٱمَا  للَّّ  ـ َ ٱوَلَ يفَْعلَُ مَا يرُِيدُ  للَّّ  
“E sikur të dëshironte All-llahu ata nuk do të mbyteshin, por All-

llahu punon çka dëshiron”17. 

 

Ka treguar All-llahu i Lartësuar se veprimet e njerëzve janë me dëshirën e 

Tij, ashtu sikur që janë edhe veprimit e Tij subhanehu ve te’ala me 

dëshirën e Tij, thotë All-llahu i Lartësuar:  

 

هَا  وَلوَْ شِئنْاَ لـََٔاتيَْناَ كُلَّ نفَْسٍ هُدىَ 
”Sikur të kishim dëshiruar Ne, secilin njeri do ta udhëzonim” 18. 

 

Si dhe ajeti tjetër:  

 

ًٍۭ  لنَّاسَ ٱوَلوَْ شَاءَٓ رَبُّكَ لجََعَلَ  حِدةَ ةًٍۭ وَ  أمَُّ  
”Sikur të dëshironte Zoti yt, do t’i bënte njerëzit të një feje.”19. 

 

Në këto ajete si dhe shumë ajete të tjera është vërtetuar se veprimet e 

All-llahut kryhen me dëshirën e Tij subhanehu ue te’ala dhe nuk pranohet 

besimi në kader pos nëse beson se çdo gjë që ekziston apo që nuk 

ekziston është me dëshirën e All-llahut të Lartësuar. 

 

Nuk ka diçka që nuk ekziston përveç se dëshira e All-llahut ka qenë të 

mos egzistojë, gjithashtu çdo gjë që ekziston është më dëshirën e All-

llahut, nuk ka mundësi të këtë diçka në qiej e as në tokë pos më dëshirën 

e All-llahut të Lartësuar. 

 

Kategoria e katërtë; Krijimi, do të thotë që të besojmë se All-

llahu i Lartësuar është Krijues i çdo gjëjë dhe se nuk ka krijesë  në 

qiell e as në tokë  përveq se All-llahu e ka krijuar, sa që edhe 

vdekjen e ka krijuar All-llahu i Lartësuar edhe pse vdekja është e 

kundërta e jetës, thotë All-llahu i Lartësuar: 

                                                 
16 (El -En’amë 112) 
17 (El- Bekare 253) 
18 (Es-Sexhde 13) 
19 (El-Hudë 118) 



 19 

ةَ ٱوَ  لْمَوْتَ ٱخَلقََ  لَّذِىٱ لِيبَْلوَُكُمْ أيَُّكُمْ أحَْسَنُ عَمَلًاٍۭ  لْحَيوَ   
”Ai është i Cili krijoi vdekjen dhe jetën, për t’ju provuar se 

cili prej jush është më vepërmirë”20 

 

pra, çdo gjë që gjendet në qiej apo në tokë, All-llahu është krijues i 

saj dhe nuk ka krijues tjetër pos All-llahut të Lartësuar. 

 

Ne e dimë se çdo gjë që ndodhë me veprimin e All-llahut sunbhanehu ue 

te'ala është krijesë e Tij, si p.sh.: qiejt, toka, kodrat, lumenjët, dielli, 

hëna, yjet, erërat, njeriu dhe kafshët, të gjitha këto janë krijesa të All-

llahut të Plotëfuqishëm, gjithashtu, cilësit e këtyre krijesave, ndryshimet 

dhe gjendjet e tyre, të gjitha këto janë të krijuara nga Allahu subhanehu 

ue te’ala. 

 

Nganjëherë, ndodh që për njeriun të jetë e pakapshmne çështja dhe të 

thotë; Si ka mundësi të thuhet se veprat dhe fjalët tona të cilat i kryejmë 

me vullnetin tonë, të jenë të krijuara nga Allahu az-ze ue xhel?! 

themi; Po, bën të pranohet kjo, sepse veprat dhe fjalët tona janë rezultat 

i dy çështjeve: 

 fuqisë; 

 dhe dëshirës apo vullnetit. 

 

Nëse veprimi i njeriut është rezultat i fuqisë dhe dëshirës se tij, atëherë, 

ai i cili e ka krijuar këtë dëshirë dhe e ka bërë zemrën e njeriut pranuese 

të saj është All-llahu az-ze ue xhel, poashtu, ai i cili e ka krijuar fuqinë e 

tij është All-llahu i Plotëfuqishëm dhe Ai është që e ka krijuar  shkakun 

nga i cili rrjedh rezultati, apo mund të themi; krijuesi i shkakut është 

krijuesi i rezultatit-veprës që do të thotë Ai i cili e ka krijuar 

gjurmëlënësin Ai njëherit është edhe krijues i gjurmëve, pra çështja se 

All-llahu subhenehu ue te'ala ka krijuar veprën e njeriut qëndron ashtu 

siç  thamë edhe më parë; veprat dhe fjalët tona janë rrezultat i dy 

çështjeve: 

 fuqisë; 

 dhe dëshirës apo vullnetit. 

 

Sikur mos të ishte dëshira njeri nuk do të mund të vepronte asgjë, 

poashtu sikur të mos ishte fuqija nuk do të bënte gjë, sepse nëse 

dëshiron të bëjë diçka e nuk ka fuqi nuk mund të vepron, po nëse ka fuqi 

por nuk ka dëshirë të veprojë nuk ka veprim. 

                                                 
20 (El-Mulk 2) 



 20 

Pra, nëse veprimi është si rrjedhojë apo si rezultat i vullnetit të 

plotë dhe fuqisë se madhe, atëherë Ai i Cili i ka krijuar këto dyja 

është All-llahu. 

 

Nga kjo na është bërë e qartë se si mund të themi se; All-llahu i 

Lartësuar është Krijues i veprimit të njeriut, ndërsa në realitet njeriu 

është veprues, p.sh.; vetvetiu pastrohet, falet, jep zekatin, agjëron, 

shkon në haxh, bën umre, është mëkatarë, dhe është i përulur, mirëpo 

këto veprime janë kryer si rezultat i ekzistimit të dëshirës dhe fuqisë të 

cilat All-llahu az-ze ue xhel i ka krijuar, uelhamdulil-lah puna është e 

qartë. 

 

Kategoritë të cilat i përmendëm më lartë është obligim të besojmë se 

janë vepra të All-llahut të Plotëfuqishëm, por kjo nuk përjashton që 

vepruesit me vullnet të lirë t'i atribohet vepra e tij. 

 

Siç është e ditur zjarri djegë, kurse ai i cili e ka krijuar djegjen është All-

llahu dhe në këtë nuk ka farë dyshimi, dhe nuk ka mundësi zjarri të 

shkaktojë djegje vetvetiu, mirëpo zjarri djeg ngase  All-llahu i Lartësuar e 

ka bërë të tillë, mu për këtë arsye zjarrin në të cilin e kanë hedhur 

Ibrahimin alejhis-selam pabesimtarët nuk ishte djegës, ngase Allahu i 

Lartësuar i tha atijë (zjarrit): 

 

هِيمَ  ٓ إِبْرَ  مًا عَلىَ   ـ ا وَسَلَ ناَرُ كُونِى برَْدًٍۭ  ـ  قلُْناَ يَ
”Bëhu i ftohtë dhe shpëtim për Ibrahimin”21 

 

do të thotë zjarri u bë i ftoftë dhe shpëtim për Ibrahimin, ngase zjarri 

vetvetiu nuk djeg mirëpo është All-llahu Ai i Cili e bënë atë të djegë 

Pra, fuqia e djegjes përballë veprës së njeriut është sikur vullneti dhe 

fuqia e njeriut, me bashkimin e dëshirës dhe fuqisë shkaktohet veprimi 

sikurse që me lëndë djegse në zjarrë shkaktohet djegja, nuk ka dallim 

mes tyre por njeriu pasi që posedon dëshirë, ndjenja, vullnet të lirë dhe 

veprim atëherë puna e tij i atribohet atij në realitet dhe vendim dhe jep 

llogari nëse kundërshton duke u dënuar për kundërshtimin e tij, sepse ai 

vepron apo nuk vepron me vetëdëshirë. 

 

 

 

 

                                                 
21 (Enbija 69) 



 21 

Në fund është obligim për besimtarin  që të jetë i kënaqur me All-llahun si 

Zot të tij, njëherit prej plotësimit të besimit në rububijetin e Tij është të 

besojë në kaderin e All-llahut dhe ta dijë se nuk ka dallim në mes veprave 

të cilat i bën dhe në mes rrizkut pas të cilit vrapon, apo në mes veprave 

që i bënë dhe në mes fatkeqësive të cilat mundohet t'i evitojë, e tërë kjo 

është e njëjtë, e gjithë kjo është e shkruar, e tërë kjo është e caktuar, 

mirëpo çdo njeriut i është lehtësuar për atë që i është caktuar. 

Kërkoj prej All-llahut subhanehu ue te’ala që të na bëjë prej atyre të cilve 

iu është lehtësuar të veprojnë ashtu si veprojnë njërzit e lumtur 

(besimtarët) dhe të caktojë për neve të mirat në këtë botë dhe në të 

ahiret. 

 

 

 

Falendërimi i qoftë All-llahut, Zotit të botërave, ndërsa mëshira e All-

llahut qoftë mbi të Dërguarin tonë, familjen dhe mbi gjithë shokët e tij. 

 

        

    
    

 
 

 
 

 
 




