


1 

 

ع وخطر ال  ي بيان كمال الشر
بدداعالإبداع ف   

 

E vërteta në lidhje me plotësimin e 

Fesë dhe ndalimin e risive në Fe 

 

 

Autori: 

Muhamed ibën Salih elUthejmin 

 

Përktheu: 

Besim Gjelaj 

 

Redaktor gjuhësor: 

 Sylë Dinaj  

 



2 

Titulli në arabisht: ع وخطر الابتداعالإبداع في بيان كمال الشر  

Titulli në shqip: E vërteta në lidhje me plotësimin 

Fesë dhe ndalimin e risive në Fe 

Autor: Muhamed ibën Salih elUthejmin 

Përkthyes: Besim Gjelaj 

Redaktor gjuhësor: Sylë Dinaj 

 

Website: www.indeksiislam.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

All rights reserved 

http://www.indeksiislam.com/


3 

ن شرور ان الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله م

 أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، مَنْ يهده الله فلا مضلَّ له، ومن

ه، يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك ل

شهد أن محمدًا عبده ورسوله،وأ  

 

نْت ُْْ ﴿ يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنوُا اتَّقوُا اللهَ حَقَّ تقَُاتِهِ وَلا تمَُوتنَُّ إلِاَّ وَأَ  

[102]آل عمران:  مُسْلِمُونَ ﴾  

 

قَ ﴿ يَا أيَُّهَا النَّاس اتَّقوُا رَبَّكُ ُْ الَّذِي خَلقَكَُ ْْ مِنْ نفَْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَ  

هَا زَوْجَهَا وَبثََّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنسَِاءً وَاتَّقوُا اللهَ الَّذِي مِنْ 

[1]النساء:  تسََاءَلوُنَ بِهِ وَالأرَْحَا َْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَليَْكُ ْْ رَقيِبًا ﴾  

 

كُ ْْ لَ يصُْلِحْ   وَقوُلوُا قوَْلاً سَدِيدًا﴿ يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنوُا اتَّقوُا اللهَ  

زَ فوَْزًا أعَْمَالكَُ ْْ وَيغَْفِرْ لكَُ ْْ ذنُوُبكَُ ْْ وَمَنْ يطُِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ فقََدْ فَا

[71 - 70]الأحزاب: عَظِيمًا ﴾   

 

 أما بعد

دٍ ص لَّى فإنَّ أصدق الحديث كلام الله تعالى، وخير الهَدْي هَدْي محمَّ

 ل مُحْدثَةٍَ بدعةٌ، وكلَّ الله عليه وسلَّم وشر الأمور مُحْدثَاَتهُا، وك

 بدعةٍ ضلالةٌ، وكلَّ ضلالةٍ في النَّار

 



4 

Falënderimet i takojnë Allahut. Atë e 

falënderojmë dhe vetëm prej Tij 

kërkojmë ndihmë dhe falje dhe tek Ai 

pendohemi. 

Kërkojmë mbrojtjen e Allahut nga të 

këqijat e vetes sonë dhe nga të këqijat 

e veprave tona. Atë që Allahu e 

udhëzon s’ka kush që e humb, e atë që 

e humb Allahu, s’ka kush që e 

udhëzon. 

Dëshmoj se nuk ka të adhuruar tjetër 

me të drejtë pos Allahut, i Cili është një 

dhe i pashoq dhe dëshmoj se 

Muhamedi është rob dhe i Dërguar i 

Tij, të cilin e ka dërguar Allahu me 

udhëzim dhe fe të drejtë, e komunikoi 

shpalljen, e përmbushi amanetin, e 

këshilloi Ummetin dhe bëri xhihad në 

rrugën e Allahut gjersa i erdhi vdekja. 

E la Ummetin në rrugë të drejtë, nata 

në të është sikur se dita, rrugë nga e 



5 

cila nuk devijon kush përveç ai i cili 

është i shkatërruar, i sqaroi Ummetit 

çdo gjë që është e nevojshme për të, 

sa që thotë Ebu Dherri –Allahu qoftë i 

kënaqur me të–: “(Aq shumë na ka 

këshilluar i Dërguari i Allahut, sal-

lAllahu alejhi ue sel-lem), Nuk ka 

lënë ndonjë zog që fluturon në 

qiell, përveçse na ka treguar për 

atë zog a përmban me vete hajr 

apo sherr.”1 

Një idhujtar i është drejtuar Selam el-

Farisiut –Allahu qoftë i kënaqur me të– 

duke i thënë: “Juve, ua ka mësuar 

Pejgamberi juaj çdo gjë, sa që jua 

ka mësuar edhe kryerjen e 

nevojës?! Selmani i tha: “Po, na e 

ka ndaluar të drejtohemi kah kibla 

gjatë kryerjes se nevojës së madhe 

apo të vogël, na e ka ndaluar të 

                                                           
1 Tra. Ahmedi (21689), (21770), (21771). 



6 

pastrohemi nga nevoja e madhe 

me më pak se tre gurë si dhe na e 

ka ndaluar të pastrohemi me dorë 

të djathtën, të pastrohemi me 

bajga apo me eshtra.”2 

 

Më të vërtetë ti o njeri ke mundësi ta 

shohësh se si Allahu i Lartësuar në 

Kuranin Fisnik ka sqaruar bazat e fesë 

dhe degët e saj, e ka sqaruar teuhidin 

me të gjitha llojet e tij, duke sqaruar 

edhe gjërat më të imëta siç janë; 

edukata në ndenja – mexhlise, forma 

se si merret leja për të hyrë ndokund, 

etj. 

 

 

 

                                                           
2 Tra. Muslimi (262). 



7 

Allahu i Lartësuar thotë: 

ٰٓأيَُّهَا   ـ ا۟ إِذَا قيِلَ لكَُ ْْ تفََسَّحُوا۟ فىِ لَّذِينَ ٱيَ  ءَامَنوُٰٓ

لِسِ ٱ  ـ لْمَجَ ُ ٱ يَفْسَحِ  فْسَحُوا۟ ٱفَ   لكَُ ْْ  للَّّ  

“O ju që besuat, kur t’ju thuhet: 

zgjerohuni (bëni vend) në vend 

ndeje, zgjerohuni, se Allahu bën 

zgjerim për ju…”3
 

 

ٰٓأيَُّهَا   ـ يوُتكُِ ْْ ءَامَنوُا۟ لَا تدَْخُلوُا۟ بيُوُتاً غَيْرَ بُ  لَّذِينَ ٱيَ

 ٰٓ لِكُ ْْ خَ  حَتَّى  تسَْتأَنِْسُوا۟ وَتسَُل ِمُوا۟ عَلىَ  يْر   لَّكُ ْْ أهَْلِهَا ۚ ذَ 

ا فَلَا  لعََلَّكُ ْْ تذََكَّرُونَ فَإنِ لَّ ْْ تجَِدُوا۟ فيِهَآٰ أحََدً 

 ا۟ رْجِعوُٱتدَْخُلوُهَا حَتَّى  يؤُْذَنَ لكَُ ْْ ۖ وَإِن قيِلَ لكَُ ُْ 

ُ ٱ هُوَ أزَْكَى  لَكُ ْْۚ  وَ  ۖرْجِعوُا۟ ٱفَ  ي ْ   بِمَا تعَْمَلوُنَ عَلِ  للَّّ  

“O ju që besuat, mos hyni në shtëpi 

të huaja pa kërkuar leje dhe pa 

përshëndetur njerëzit e saj. Kjo 

është më mirë për ju në mënyrë që 

                                                           
3 (elMuxhadile: 11) 



8 

të merrni mësim. Po nëse nuk gjeni 

aty askënd, atëherë mos hyni në to 

derisa t’u jepet leje, e nëse u 

thuhet: “Kthehuni!”; – ju pra 

kthehuni. Kjo është më e ndershme 

për ju. Allahu di çdo gjë që veproni 

ju.”4 

Kurse, sa i përket veshjes Allahu i 

Lartësuar thotë:  

عِدُ ٱوَ  تىِٱ لن سَِآٰءِ ٱمِنَ  لْقَوَ   ـ ا فَلَيْ  لَّ سَ لَا يرَْجُونَ نكَِاحً 

تٍ  بِ   ـ جَ ٍٍ عَلَيْهِنَّ جُناَح  أنَ يَضَعْنَ ثِياَبهَُنَّ غَيْرَ مُتبَرَ ِ زِينَ  

“E gratë e moshuara, të cilat nuk 

shpresojnë të martohen më, për to 

nuk është mëkat ta heqin petkun 

(veshjen e jashtme) mbulues të tyre, 

por duke mos qenë zbuluese të 

bukurive.”5 

                                                           
4 (enNur: 27–28) 
5 (enNur: 60) 



9 

ٰٓأيَُّهَا   ـ جِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآٰءِ  لنَّبىُِّ ٱيَ زَْوَ   مِنِينَ لْمُؤْ ٱقلُ لأ ِ

ٰٓ أنَ يعُْ  لِكَ أدَْنىَ  بِيبِهِنَّ ۚ ذَ   ـ رَفْنَ يدُْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَ

ُ ٱوَكَانَ  فَلَا يؤُْذَيْنَ ۗ ا للَّّ حِيمً  ا رَّ غَفوُرً   

“O ti Pejgamber, thuaju grave tua, 

bijave tua dhe grave të 

besimtarëve le të vënë shamitë 

(hixhabin) e veta mbi trupin e tyre, 

sepse kjo është më afër që ato të 

njihen (se nuk janë rrugaçe) e të mos 

ofendohen. Allahu fal gabimet e 

kaluara, Ai është mëshirues.”6 

ينَ مِن وَلَا يَضْرِبْنَ بِأرَْجُلِهِنَّ لِيعُْلَ َْ مَا يخُْفِ  لن ِسَآٰءِ ٱ

 زِينَتِهِنَّ 

“(Gratë) Le të mos kërcasin me 

këmbët e tyre për të zbuluar atë që 

fshehin nga stolitë e tyre!”7
 

                                                           
6 (el-Ahzab: 59) 
7 (enNur: 31) 



10 

ْ  لْبرُِّ ٱوَليَْسَ  كِنَّ مِن ظُهُورِهَا وَلَ  لْبيُوُتَ ٱتوُا۟ بِأنَ تأَ  ـ
بِهَا لْبيُوُتَ ٱوَأتْوُا۟  تَّقىَ  ٱمَنِ  لْبرَِّ ٱ مِنْ أبَْوَ   

“Nuk është mirësi (për burrat) të 

hyni në shtëpi nga mbrapa por 

mirësi është të ruhet (nga të 

këqijat). Hyni në shtëpi kah dyert e 

tyre.”8 

Si dhe shumë ajete të tjera nga të cilat 

kuptohet se kjo fe është plotësuar, nuk 

ka nevojë të shtohet diç në të dhe nuk 

lejohet të mungohet diç prej saj. Për 

këtë thotë Allahu i Lartësuar: 

لْناَ عَلَيْكَ  بَ ٱوَنزََّ  ـ ى لْكِتَ ا ل ِكُل ِ شَىْءٍٍۢ وَهُدً  نً   ـ تبِْيَ  

”Ne ty (o Muhamed) të shpallëm 

librin sqarim për çdo send.”9 

 

                                                           
8 (elBekara: 189) 
9 (enNahl 89) 



11 

Nuk ka diçka që njerëzit kanë nevojë 

për të si në këtë botë ashtu edhe në 

botën tjetër dhe që Allahu i Lartësuar 

nuk e ka sqaruar në librin e Tij 

(Kuran), qoftë ai sqarim me citat ose 

duke dhënë shenjë, qoftë ai me të 

shqiptuar apo me të kuptuar nga vetë 

teksti kuranor. 

O ju vëllezër besimtarë! Disa njerëz e 

komentojnë fjalën e Allahut të 

Lartësuar: 

ٍٍٍۢ فىِ  ٰٓئرٍٍِۢ يَطِيرُ بِجَنَاحَ  لْأرَْضِ ٱوَمَا مِن دَآٰبَّ  ـ يْهِ وَلَا طَ

طْنَا فىِ  ا فرََّ ٰٓ أمَُ ْ  أمَْثاَلكُُ ْ ۚ مَّ بِ ٱإلِاَّ  ـ ءٍٍۢ ۚ ث َُّْ مِن شَىْ  لْكِتَ

 إِلىَ  رَب هِِ ْْ يحُْشَرُونَ 

“Nuk ka asnjë gjallesë në tokë dhe 

as shpend që fluturon me dy krahë 

e që nuk janë të ndara në grupe (të 

ndryshme), sikurse edhe ju (Zoti i 

krijoi, i pajisi si juve). Asgjë nuk kemi 

lënë pa e evidentuar në libër. Më 



12 

në fund te Zoti i tyre të gjithë do të 

mblidhen.”10 

 

E komentojnë fjalën e Allahut të 

Lartësuar: 

طْنَا ا فرََّ بِ ٱفىِ  مَّ  ـ مِن شَىْءٍٍۢ  لْكِتَ  

”Asgjë nuk kemi lënë pa e 

evidentuar në libër”11  

do të thotë se libri i përmendur në këtë 

ajet është për qëllim Kurani, kurse në 

realitet me këtë libër është për qëllim 

Lehvil-Mahfudh.12 

Ndërsa, sa i përket Kuranit, Allahu i 

Lartësuar e ka cilësuar atë me diç më 

shumë, ku thotë Allahu i Lartësuar: 

                                                           
10 (el-En’am: 38) 
11 (el-En'am: 38) 
12 Lehvil-Mahfudh – është libër në të cilin All-llahu 

ka shkruar se çka do të ndodhë deri në ditën e gjykimit. 



13 

لْناَ عَلَيْكَ  بَ ٱوَنزََّ  ـ ى لْكِتَ ا ل ِكُل ِ شَىْءٍٍۢ وَهُدً  نً   ـ تبِْيَ  

“Ne ty të shpallem librin sqarim 

për çdo send.” 13 

e kjo është më e qartë se fjala e Tij:  

طْنَا فىِ  ا فرََّ بِ لْ ٱمَّ  ـ مِن شَىْءٍٍۢ  كِتَ  

“Asgjë nuk kemi lënë pa evidentuar 

në libër.”14 

 

Ndoshta dikush thotë: “Ku mund të 

gjejmë në Kuran pesë kohët e 

namazit? Ku mund të gjejmë në Kuran 

numrin e rekateve të çdo namazi? Si 

qëndron puna në Kuran nuk mund të 

gjejmë numrin e rekateve të çdo 

namazi, ndërsa Allahu i Lartësuar 

thotë:  

                                                           
13 (enNahl: 89) 
14 (el-En’am: 38) 



14 

لْناَ عَلَيْكَ  بَ ٱوَنزََّ  ـ ى لْكِتَ ا ل ِكُل ِ شَىْءٍٍۢ وَهُدً  نً   ـ تبِْيَ  

“Ne ty të shpallem librin sqarim 

për çdo send.”15 

 

Përgjigjja është: 

Allahu i Lartësuar na ka treguar në 

librin e Tij se është obligim për ne që 

ta marrim dhe ta praktikojmë atë që e 

thotë Pejgamberi, sal-lAllahu alejhi ue 

sel-lem. Allahu i Lartësuar thotë: 

ن يطُِعِ  سُولَ ٱمَّ َ ٱفَقَدْ أطََاعَ  لرَّ للَّّ  

“Kush i bindet Pejgamberit, ai 

vetëm se i është bindur 

Allahut…”16 

 

 

                                                           
15 (enNahl 89) 
16 (enNisa: 80) 



15 

كُ ُْ مِنكُ ْْ ۚ وَ  سُولُ ٱمَآٰ ءَاتىَ  كُ ْْ عَ  لرَّ نْهُ فخَُذوُهُ وَمَا نَهَى 

َ ٱ تَّقوُا۟ ٱ وَ  ۚنتهَُوا۟ ٱفَ  َ ٱ إِنَّ  ۖللَّّ لْعِقَابِ ٱشَدِيدُ  للَّّ  

“Çka t’ju japë Pejgamberi, atë 

merreni; e çka t’ju ndalojë, 

përmbajuni dhe kini frikë Allahun, 

se Allahu është ndëshkues i 

ashpër.”17 

 

Pra, atë që e sqaron Sunneti i 

Pejgamberit, Kurani vetëm se na ka 

udhëzuar në të, sepse Sunneti është 

pjesë e shpalljes, të cilën Allahu i 

Lartësuar e ka zbritur mbi të Dërguarin 

e Tij dhe ia ka mësuar atij. Për këtë  

 

 

 

                                                           
17 (elHashr 7) 



16 

Allahu i Lartësuar thotë: 

ُ ٱوَأنَزَلَ  بَ ٱعَليَْكَ  للَّّ  ـ لْحِكْمٍََ ٱوَ  لْكِتَ  

“Allahu të shpalli ty, librin (Kuranin) 

dhe urtësinë (Sunnetin).”18 

Nga kjo kuptohet se çdo gjë që ka 

ardhur përmes Sunnetit, ka ardhur 

edhe në Kuran. 

– O vëllezër! Nëse ju e pranoni këtë, 

atëherë po ju pyes: A ka vdekur 

Pejgamberi, sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem, e një pjesë e fesë përmes se cilës 

mund të afrohemi tek Allahu i 

Lartësuar të mos na e ketë sqaruar? 

Kurrsesi! Sepse Pejgamberi, sal-lAllahu 

alejhi ue sel-lem, e ka sqaruar tërë 

fenë, përmes fjalëve, punëve, 

miratimeve, qoftë ky sqarim fillimisht 

nga Pejgamberi, apo duke u përgjigjur 

                                                           
18 (enNisa’: 113) 



17 

pyetjeve. Kurse nganjëherë Allahu ka 

dërguar ndonjë beduin prej ndonjë 

shkretëtire të largët te Pejgamberi, sal-

lAllahu alejhi ue sel-lem, për të pyetur 

në çështje të fesë, për ato gjëra që 

sahabet, të cilët vazhdimisht ishin në 

shoqëri të Pejgamberit, nuk e pyetnin. 

Për këtë shkak thuhet se sahabet 

gëzoheshin me ardhjen e ndonjë 

beduini tek i dërguari i Allahut për ta 

pyetur atë lidhur me disa çështje të 

fesë. 

Kjo aludon se Pejgamberi, sal-lAllahu 

alejhi ue sel-lem, nuk ka lënë diç, për 

të cilën njerëzit kanë nevojë, qoftë ajo 

në ibadetin, në raportet mes veti apo 

në jetën e tyre, e që nuk e ka sqaruar. 

Këtë na e argumenton fjala e Allahut i 

Lartësuar: 

 



18 

ى أكَْمَلْتُ لكَُ ْْ دِينَكُ ْْ وَأتَمَْمْتُ عَلَيْكُ ْْ نِعْمَتِ  لْيوَْ َْ ٱ

 ـ َْ ٱوَرَضِيتُ لَكُ ُْ  سْلَ ا لْإِ دِينً   

“Sot përsosa për ju fenë tuaj, 

plotësova ndaj jush dhuntinë Time 

dhe për fe tuaj zgjodha islamin.”19 

 

Pra, o vëlla besimtar, nëse ti e beson 

këtë, atëherë duhet ta dish se kushdo 

që shpik ndonjë risi në fenë e Allahut, 

edhe nëse ka qëllim të mirë, kjo risi 

përveç se në vetveten e saj është 

humbje, ajo njëkohësisht llogaritet 

edhe shpifje ndaj fesë se Allahut, az-ze 

ue xhel, dhe konsiderohet 

përgënjeshtrim i fjalës së Tij, 

subhanehu ue te’ala: 

 

                                                           
19 (elMaide 3) 



19 

أكَْمَلْتُ لكَُ ْْ دِينَكُ ْْ  لْيوَْ َْ ٱ  

“Sot përsosa (plotësova) për ju fenë 

tuaj…”20 

Ngase ai i cili shpik diç të re në fe, e 

ajo nuk është prej fesë, është njësoj 

sikur të thotë me gjuhën e tij; feja nuk 

është plotësuar sepse ka mundësi të 

afrohemi tek Allahu i Lartësuar edhe 

me këto gjërat e trilluara. 

Është për t’u çuditur se si njeriu sjell 

risi që ka të bëjë me vetë Qenien e 

Allahut, az-ze ue xhel, me emrat dhe 

cilësitë e Tij, pastaj thotë se me këtë ai 

e Lartëson Zotin e tij, mohon çdo të 

metë nga Ai dhe se ai është duke e 

praktikuar fjalën e Allahut të Lartësuar 

ku thotë:  

 

                                                           
20 (elMaide: 3) 



20 

ا ِ أنَدَادً   فَلَا تجَْعَلوُا۟ لِلَّّ

“Mos i përshkruani Allahut 

shokë.”21 

Më të vërtetë është për t’u çuditur më 

këtë njëri i cili bën bidate në fenë e 

Allahut, që kanë të bëjnë me vetë 

Qenien e Allahun, bidate të cilat nuk i 

ka folur as besuar askush prej selefit 

dhe dijetarëve, e pastaj thotë: “Unë e 

mohoj çdo të metë nga Zoti, unë e 

madhëroj Allahun, unë e praktikoj 

fjalën e Allahut:  

ا ِ أنَدَادً   فَلَا تجَْعَلوُا۟ لِلَّّ

“Mos i përshkruani Allahut shokë.22 

dhe ai i cili e kundërshton këtë gjë (që 

ata e kanë miratuar), e akuzon se 

kinse e krahason dhe e përngjan 

                                                           
21 (elBekara: 22) 
22 (elBekara: 22) 



21 

Allahun me krijesat e Tij, si dhe i 

etiketojnë me pseudonime të këqija të 

gjithë që i kundërshtojnë ata. 

Po ashtu çuditesh me disa që shpikin 

gjëra të reja në fenë e Allahut, çka nuk 

është prej saj, që ka të bëjë me 

Pejgamberin sal-lAllahu alejhi ve sel-

lem, dhe me ato bidate pretendojnë se 

vetëm ata janë që e duan dhe e 

respektojnë të dërguarin e Allahut, dhe 

kushdo që nuk pajtohet me ata në këtë 

veprim të tyre të shpikur, sipas tyre 

konsiderohet urrejtës i Pejgamberit sal-

lAllahu alejhi ue sel-lem apo i 

emërtojnë me pseudonime të këqija 

vetëm e vetëm që nuk pajtohen me 

këtë risi që ka të bëjë me të dërguarin 

e Allahut sal-lAllahu alejhi ve sel-lem. 

 

 



22 

E për t’u çuditur kur të tillët thonë: “Ne 

e respektojmë Allahun dhe të 

Dërguarin e Tij, por ata nuk e dinë se 

kur ata shpikin diç në dinin e Allahut 

dhe sheriatin e Tij me të cilin ka ardhur 

Pejgamberi sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem, pa dyshim, se të tillët i japin 

përparësi vetes ndaj Allahut dhe të 

dërguarit të Tij. Allahu, subhanehu ue 

te’ala, thotë: 

ٰٓأيَُّهَا   ـ مُوا۟ بَيْنَ يَدَىِ  لَّذِينَ ٱيَ ِ ٱءَامَنوُا۟ لَا تقَُد ِ  للَّّ

َ ٱ تَّقوُا۟ ٱ وَ  ۖۦوَرَسُولِهِ  َ ٱ إِنَّ  ۚللَّّ سَمِيع  عَلِي ْ    للَّّ  

“O besimtarë, mos bëni asgjë para 

(se të orientoheni në udhëzimet e) 

Zotit dhe të dërguarit të Tij, keni 

frikë Allahun, se me të vërtetë 

Allahu i dëgjon dhe i di të gjitha.”23 

 

                                                           
23 (elHuxhurat: 1) 



23 

Vëllezër besimtarë! Për Allahun! Po ju 

pyes ju dhe dëshiroj të më përgjigjeni 

nga zemrat e juaja e jo nga emocionet, 

nga ajo që keni arritur ta mësoni nga 

feja e juaj e jo prej pasimit të verbër: 

– Çfarë thoni për atë që sjell risi në 

fenë e Allahut, az-ze ue xhel, e që nuk 

është prej fesë, risi që kanë të bëjnë 

me vetë Allahun, cilësitë dhe emrat e 

Tij, apo që kanë të bëjnë me të 

Dërguarin e Tij, pastaj thotë: “Ne e 

respektojmë Allahun dhe të Dërguarin 

e Tij”? A të tillët janë më meritorë për 

ta respektuar Allahun dhe Pejgamberin, 

Apo ata të cilët nuk lëvizin nga feja as 

sa një gisht dhe në lidhje me atë që u 

informuan nga sheriati thonë: “Besuam 

dhe e vërtetuam atë që u informuam. 

Dëgjuam dhe u përulem ndaj asaj që u 

urdhëruam apo u ndaluam.” 

 



24 

Kurse, për atë që nuk është pjesë e 

sheriatit thonë: “Largohemi, ndalohemi 

dhe nuk na përket neve që t’i 

paraprijmë fjalës së Allahut dhe të 

dërguarit të Tij, sikur që nuk na përket 

neve të themi për diç se është nga feja 

e ajo në realitet nuk është prej saj.” 

Cilët janë më meritorë të jenë prej 

atyre që e duan dhe respektojnë 

Allahun dhe të dërguarin të Tij? 

Pa dyshim, ata të cilët thonë: “Besuam 

dhe e vërtetuam atë që u informuam. 

Dëgjuam dhe u përulem ndaj asaj që u 

urdhëruam apo u ndaluam.” 

Po ashtu, ata të cilët thonë: “Ndalemi 

dhe largohemi nga ajo që nuk jemi të 

urdhëruar, ne e shohim veten tonë të 

dobët për të shpikur diç të re në 

sheriatin e Allahut apo në Fenë e Tij 

atë që nuk është prej saj.” 



25 

Të tillët e njohën veten dhe njohën 

rëndësinë e Krijuesit. Të tillët e 

lartësuan Allahun dhe e vlerësuan të 

Dërguarin e Tij. Të tillët shfaqën 

dashurinë e sinqertë ndaj Allahut dhe 

të Dërguarit të Tij. 

E jo ata që në dinin e Allahut shpifin 

gjëra të reja, qofshin ato që kanë të 

bëjnë me besim, fjalë apo vepra. 

Por, më se shumti është për t’u çuditur 

me disa që e dinë fjalën e të Dërguarit, 

sal-lAllahu alejhi ve sel-lem: “Kujdes 

nga shpikjet në fe, sepse çdo risi 

është bidat, çdo bidat është 

humbje dhe çdo humbje të çon në 

zjarr”;24 dhe e dinë se fjala e tij sal-

lAllahu alejhi ve sel-lem: “Çdo bidat” 

është fjalë përmbledhëse dhe përfshin 

çdo bidat. E ai i cili ka folur me këtë 

                                                           
24 Tra.Ahmedi  (17274),(17275). Ebu Davud  

(4607). Tirmidhiu  (2676). Ibni Maxheh  (42). 



26 

fjalë përmbledhëse është Pejgamberi 

alejhis-selam, i cili e di kuptimin e 

kësaj fjale, ngase ai është i cili ka folur 

më së rrjedhshmi prej krijesave, ai 

është këshilluesi më i mirë për krijesat 

dhe ai nuk flet diç që nuk di qëllimin 

dhe kuptimin e asaj që ka folur. 

Pra, kur i dërguari tha: “Çdo bidat 

është humbje” ishte i njohur se çfarë 

thotë, dinte kuptimin e saj dhe kjo fjalë 

rrodhi si këshillë e tij për pasuesit 

(umetin) e vet. 

Nëse në fjalë realizohen tri gjëra: 

 Këshilla e përsosur dhe dëshira e 

madhe, 

 Sqarimi i mjaftueshëm dhe 

oratoria e lartë, 

 Dituria e madhe dhe njohuria e 

mjaftueshme. 



27 

Atëherë kjo aludon se në fjalë është 

për qëllim ajo që kuptohet nga vetë 

fjalia.25 

A pas kësaj që e përmendëm, ka 

mundësi ta ndajmë bidatin në tre lloje 

apo pesë lloje?!26 

Assesi, nuk ka mundësi. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
25 Të tri këto gjëra kanë qenë të realizuara dhe 

prezentë te Pejgamberi alejhis-selam, ashtu siç e ceku 
shejhu më lartë. 

26 Siç është rasti i shumë bidatçinjve që e ndajnë 

bidatin në tri apo pesë grupe vetëm e vetëm që t'i 
arsyetojnë bidatet të cilat ata i kanë shpikur apo ata i 
praktikojnë. 



28 

Sa i përket asaj që disa dijetarë 

pretendojnë se ka bidat të mirë 

(hasen), pretendimi i tyre nuk del 

jashtë dy gjërave: 

1. ajo që e pretendojnë nuk është 

bidat por mendojnë se është 

bidat; 

2. ajo që e pretendojnë të jetë 

bidat, bile edhe atë bidat i keq 

(sej-ji), por nuk kanë njohuri për 

të këqijat e tij. 

 

 

 

 

 

 

 



29 

Çdonjëri që pretendon se ka bidat 

të mirë, përgjigjja ndaj tij është 

kjo që e përmendëm më sipër. 

 

Pra, nga kjo kuptohet se bidatçinjtë 

nuk kanë nga t’i konsiderojnë bidatet e 

tyre si bidate të mira, sepse në duart 

tona gjendet kjo shpatë e mprehtë e 

trashëguar nga Pejgamberi sal-lAllahu 

alejhi ue sel-lem, i cili thotë “Çdo 

bidat është humbje”. 

Më të vërtetë kjo shpatë e mprehtë 

është prodhuar në fabrikën e 

profetësisë dhe Pejgamberllëkut, nuk 

është prodhuar në ndonjë fabrikë të 

paqëndrueshme, por ajo u prodhua në 

fabrikën e Pejgamberllëkut, dhe 

Pejgamberi alejhis-selam ishte ai i cili e 

formuloj këtë shpatë në këtë fjali 

shumë domethënëse, dhe kësaj shpate 

të mprehtë nuk mund askush t'i del 



30 

përpara dhe të thotë se ka bidat të 

mirë (hasen) e Pejgamberi alejhis-

selam po thotë ”Çdo bidat është 

humbje”. 

Me duket se po i ndiej disa pëshpëritje 

në vetët tuaja të cilat iu nxisin të thoni: 

– Çfarë thua për fjalën e udhëheqësit 

të besimtarëve Umer ibnul-Hattabit – 

Allahu qoftë i kënaqur me të – i cili e 

flet të vërtetën, kur e urdhëroi Ubej 

Ibën Ka’bin dhe Temim ed-Dariun që të 

bëhen imam të xhematit në namazin e 

teravive, ku edhe vetë Umeri – Allahu 

qoftë i kënaqur me të –  u paraqit para 

njerëzve kur ata të gjithë që ishin 

mbledhur faleshin së bashku pas një 

imami, tha: ”Sa bidat i mirë është 

ky, e ata të cilët flenë (në këtë 

kohë për t’u falur më vonë) janë 



31 

më të mirë se ata që falen (tani).”27 

 

Përgjigjja është në dy mënyra: 

 

1. Nuk lejohet për askënd nga 

njerëzit që ta kundërshtojë fjalën 

e Pejgamberit, alejhis-salatu ues 

selam, me fjalën e dikujt tjetër, 

qoftë ajo fjalë e Ebu Bekrit – i cili 

është njeriu më i mirë në umet 

pas Pejgamberit alejhis-salat 

ues-selam –, Umerit, Uthmanit 

apo Aliut – Allahu qoftë i kënaqur 

me ta – kur dihet se këta të 

katërtit janë njerëzit më të mirë 

të umetit pas Pejgamberit, e as 

me asnjë fjalë të tjetër kujt 

sepse Allahu i Lartësuar thotë:  

                                                           
27 Tra. Buhariu  (2010). 



32 

ا ۚ فَلْيحَْذَرِ   ۦٰٓهِ يخَُالِفوُنَ عَنْ أمَْرِ  لَّذِينَ ٱلِوَاذً 

لِي ْ  عَذَاب  أَ  أنَ تصُِيبَهُ ْْ فِتنٍَْ  أوَْ يصُِيبَهُ ْْ   

“Le të kenë kujdes ata që 

kundërshtojnë rrugën e tij 

(Pejgamberit) se ata do t’i 

godet ndonjë telashe (fitne), 

ose ndonjë dënim i 

dhimbshëm.”28 

 

Imam Ahmedi –All-llahu e mëshiroftë– 

thotë: “A e dini se çfarë është fitneja? 

Fitneja është shirku, sepse ndodhë që 

kur njeriu kundërshton ndonjë pjesë 

prej fjalëve të tij sal-lAllahu alejhi ue 

sel-lem, do ta godet zemrën tënde 

devijim dhe do të shkatërrohesh.” 

 

 

                                                           
28 (enNur: 63) 



33 

Ndërsa, Abdullah Ibën Abbas, – Allahu 

qoftë i kënaqur me të –  thotë: “Vetëm 

sa nuk kanë rënë mbi ju gurë nga 

qielli... Unë ju them ka thënë i Dërguari 

i Allahut sal-lAllahu alejhi ue sel-lem, e 

ju me thoni ka thënë Ebu Bekri, ka 

thënë Umeri!” 

 

2. Ne jemi të bindur se udhëheqësi i 

besimtarëve, Umer Ibnul-Hattabi 

– Allahu qoftë i kënaqur me të –  

ishte prej atyre që më së shumti 

e respektonin fjalën e Allahut dhe 

të të Dërguarit të Tij, për këtë 

edhe u bë i njohur si mos-

tejkalues i kufijve (ligjeve) të 

Allahut, sa që u emërtua si njeri 

që ndalet te fjala e Allahut az-ze 

ue xhel. 

 



34 

Çfarë tregohet në një tregim, kur një 

grua e kundërshtoi Umerin, kur ishte 

duke folur rreth kufizimit te mehrit 

(nëse është tregimi i vërtetë, ngase ky 

tregim te shumica është i panjohur dhe 

i papranuar), ajo kundërshtimin e saj e 

argumentoi me një ajet nga Kurani, ku 

Allahu thotë:  

كَانَ زَوْجٍٍۢ وَءَاتيَْت ُْْ  سْتبِْدَالَ ٱوَإِنْ أرََدتُّ ُْ  زَوْجٍٍۢ مَّ

ا فَلَا تأَخُْذوُا۟ مِنْهُ شَيْـًٔا هُنَّ قنِطَارً   إحِْدَى 

“Në qoftë se dëshironi ta merrni 

një grua në vend të një gruas (që e 

keni lëshuar), e asaj (të lëshuarës) i 

keni pas dhënë shumë të madhe (të 

pasurisë), mos merrni prej saj asnjë 

send…29
  

 

 

                                                           
29 (enNisa’ 20) 



35 

për këtë arsye u largua Umeri nga 

vendimi e tij po sa dëgjoi këtë, 

meqenëse rreth këtij tregimi ka të 

dhëna se nuk është i vërtetë.30 

Por, qëllimi ynë është të tregojmë se si 

Umeri ndalej te ligjet e Allahut të 

Lartësuar, nuk i shkelte ato, dhe nuk i 

përket Umerit – kur dihet fare mirë se 

kush është Umeri – që të kundërshtojë 

fjalën e zotërisë së gjithë njerëzimit 

Muhamedit sal-lAllahu alejhi ue sel-lem 

e të thotë: “Sa bidat i mirë është 

ky”, e të jetë ky bidat ai për të cilin e 

ka pas për qëllim Pejgamberi sal-

lAllahu alejhi ue sel-lem në fjalën e tij: 

“Çdo bidat është humbje”, por duhet 

ta dimë se veprimi për të cilin Umeri ka 

thënë: ”Sa bidat i mirë është ky” nuk 

është prej të njëjtit lloj, për të cilin 

                                                           
30 Ky tregim të cilin e ka cekur shejhu nuk është i 

vërtetë, kështu ka thënë Ibni Kethiri, Albani e të tjerë. 



36 

Pejgamberi sal-lAllahu alejhi ue sel-lem 

ka thënë: “Çdo bidat është humbje”. 

Ngase Umeri, – Allahu qoftë i kënaqur 

me të –   me fjalën e tij ka për qëllim 

bashkimin e njerëzve në namaz pas një 

imami, pasi që ata faleshin ndaras, e 

është e njohur se Pejgamberi sal-

lAllahu alejhi ue sel-lem ishte ai i cili 

falej në muajin e ramazanit (e nuk 

është kjo risi që e shpiku Umeri) ashtu 

siç transmetohet në koleksionin e 

Buhariut dhe Muslimit një hadith që e 

transmeton Aishja – Allahu qoftë i 

kënaqur me të – ku thotë: 

”Pejgamberi i ka falur (teravitë) 

me besimtarët tre net, ndërsa në 

natën e katërt u vonua (ashtu që të 

mos falej me ta). Kur erdhi, iu 

drejtua besimtarëve: ”Më të 

vërtetë, jam frikësuar se po behët 

farz ndaj juve namazi (i teravive) e 



37 

ju nuk do të jeni në gjendje t'i 

përmbaheni (ta falni)”.31 

 

Megjithëse falja e namazit të teravive 

në ramazan me xhemat është sunnet i 

të Dërguarit sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem, ndërsa emërtimi i tij nga ana e 

Umerit – Allahu qoftë i kënaqur me të 

– si bidat i mirë është se pasi që 

Pejgamberi alejhis-salatu ues-selam 

nuk i fali teravitë së bashku me xhemat 

(për shkakun që u cek në hadith më 

lartë), atëherë njerëzit filluan të falen 

vetmas, të ndarë, do të thotë disa 

faleshin vetëm, disa nga dy, tre apo 

më shumë në xhami. Pasi e vërejti 

Umeri këtë, e pa të arsyeshme që t’i 

bashkojë ata në një imam dhe ky 

veprim në krahasim me atë se njerëzit 

faleshin më parë ndaras është risi 
                                                           
31 Tra. Buhariu  (2012), Muslimi ( 761). 



38 

(bidat), kuptohet bidat që konsiderohet 

ringjallje e Sunnetit, e jo bidat i 

shpikur nga Umeri – Allahu qoftë i 

kënaqur me të – sepse ky sunnet 

gjendej dhe praktikohej në kohën e 

Pejgamberit, mirëpo ishte lënë pas 

dore që nga koha e Pejgamberit sal-

lAllahu alejhi ue sel-lem derisa erdhi 

Umeri në halifat dhe e ringjalli. 

 

Me këtë sqarim që e cekëm, askush 

nga bidatçinjët nuk ka mundësi që nga 

fjala e Umerit të marrë pretekst dhe t’i 

quajë bidatet (risitë) e veta si të mira. 

Por, dikush mund të thotë: “Ka gjëra të 

shpikura (bidate) të cilat muslimanët i 

aprovuan dhe punuan sipas tyre, edhe 

pse nuk ishin të njohura në kohën e 

Pejgamberit sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem, siç janë: shkollat, shkrimi i librave 

dhe gjëra të ngjashme me to, bidate të 



39 

cilat i pëlqyen muslimanët, punuan 

sipas tyre dhe i konsideruan si vepra të 

mira. Atëherë, si mund të përputhet 

një gjë e tillë e cila pothuajse ka 

konsensus në mes muslimanëve për to, 

me fjalën e prijësit të muslimanëve dhe 

fjalën e Pejgamberit sal-lAllahu alejhi 

ue sel-lem, të dërguarit të Zotit të të 

gjithë botëve, i cili thotë: “Çdo bid’at 

është humbje”?!” 

Për përgjigjen ne themi: 

– Kjo në realitet nuk është bidat, 

përkundrazi është mjet për të arritur 

gjer tek ajo që është legjitime (e 

pranueshme në sheriat). 

Mirëpo, mjetet dallojnë me dallimin e 

kohëve dhe vendeve, por nga rregullat 

e pranuara në fenë islame është se 

"dispozitat e metodave varen nga 

qëllimet e tyre", që do të thotë se nëse 

ato mjete përdoren për diç legjitime 



40 

ato janë legjitime, kurse mjetet të cilat 

përdoren për diç jolegjitime ato janë 

jolegjitime, si dhe mjetet të cilat 

përdoren për të arritur te harami ato 

janë haram. 

Nëse një gjë e mirë është mjet për të 

arritur gjer te një e keqe, ai mjet është 

i keq dhe i ndaluar (haram). Dëgjo se 

çfarë thotë Allahu i Lartësuar: 

ِ ٱيَدْعُونَ مِن دُونِ  لَّذِينَ ٱوَلَا تسَُبُّوا۟  َ ٱوا۟ فَيَسُبُّ  للَّّ  للَّّ

ا بِغَيْرِ عِلْ ٍٍْۢ   عَدْوًٍۢ

“Ju mos ua shani ata (zota) që u 

luten (idhujtarët), pos Allahut, e (si 

hakmarrje) të fyejnë Allahun nga 

armiqësia, duke mos ditur (për 

madhërinë e Tij).”32 

Fyerja (tërheqja e vërejtjes) e të 

adhuruarve të idhujtarëve nuk është 

                                                           
32 (el-En’am: 108) 



41 

armiqësi, por përkundrazi është obligim 

kur është në vend të duhur, ndërsa 

ofendimi i Zotit të botëve gjithmonë 

është armiqësi dhe zullum. Për këtë 

shkak fyerja e të adhuruarve të 

idhujtarëve në esencë është punë e 

lavdëruar por nëse është shkak që 

ndokush ta shajë Allahun e Lartësuar 

atëherë është e ndaluar. 

E solla këtë shembull që të sqaroj se 

mjetet kanë dispozita (në sheriat) 

varësisht prej qëllimeve, pra shkollat, 

shkrimi i librave edhe nëse është diç e 

re, që do të thotë nuk gjendej në 

kohën e Pejgamberit sal-lAllahu alejhi 

ue sel-lem në këtë formë, prapë se 

prapë kjo nuk është qëllim, por është 

mjet, e mjetet marrin dispozita 

varësisht prej qëllimeve. Për këtë sikur 

një njeri të ndërtojë një shkollë për të 

mësuar dituri të ndaluar, ndërtimi i saj 



42 

konsiderohet haram, por sikur ta 

ndërtonte për të mësuar dituri të lejuar 

atëherë ndërtimi i saj do të ishte i 

lejuar. 

Nëse ndokush thotë: “Si përgjigjesh në 

thënien e Pejgamberit sal-lAllahu alejhi 

ue sel-lem: “Kush e fillon një vepër 

të mirë në islam, do të ketë 

shpërblimin e saj dhe shpërblimin 

e atyre që e veprojnë atë vepër 

deri në ditën e gjykimit.”33?” 

 

Përgjigjja do të ishte: 

– Ai i cili e ka thënë këtë fjalë: “Kush e 

fillon një vepër të mirë…” është 

edhe thënës i fjalës: “Çdo bidat është 

humbje”, dhe duhet të kuptohet se 

nuk ka mundësi që nga i Dërguari i 

Allahut të rrjedhë ndonjë fjalë e ta 

                                                           
33 Tra. Muslimi  (1017). 



43 

përgënjeshtrojë një fjalë tjetër të tij. 

Kurrsesi nuk ka mundësi që fjalët e 

Pejgamberit, alejhis-salatu ues-selam, 

të kenë kundërthënie mes veti dhe nuk 

ka mundësi që dy hadithe janë 

kundërthënëse në mes veti të kenë të 

njëjtin kuptim (ta trajtojnë të njëjtën 

çështje). Kush mendon se fjala e 

Allahut të Lartësuar ose fjala e 

Pejgamberit, sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem, ka kundërthënie, le ta kontrollojë 

veten në atë që e thotë sepse ky 

paragjykim rrjedh si shkak i mosdijes 

së tij. Assesi nuk ka mundësi të ketë 

në fjalët e Allahut të Lartësuar apo në 

fjalët e të Dërguarit, sal-lAllahu alejih 

ue sel-lem, kundërthënie. 

Pra, nëse është kështu, atëherë 

sqarimi se nuk ka kundërthënie në mes 

dy haditheve: “Çdo bidat është 

humbje…” dhe “Kush e fillon një 



44 

vepër të mirë, në islam…”, është: 

Pejgamberi sal-lAllahu alejhi ue sel-lem 

ka thënë: “Kush e fillon një vepër të 

mirë, në Islam…”, kurse, shumë mirë 

dihet se bidati nuk është prej islamit. E 

sa i përket fjalës se tij: “vepër e 

mirë”, duhet ta dimë se bidati nuk 

është i mirë dhe duhet ta dimë se ka 

dallim në mes fjalës ringjall dhe shpik 

risi. 

Kemi një përgjigje tjetër që nuk ka të 

keqe në të, që fjala “Kush e fillon” do 

të thotë kush e ringjallë një sunnet që 

ka ekzistuar, por është harruar, më pas 

ai e ringjallë. 

Sipas kësaj del se fjala; “senne (fillon 

një vepër)” është e konkretizuar, 

sikur që edhe bidati ndonjëherë mund 

të përmendet i konkretizuar e të jetë 

për qëllim ringjallja e një sunneti pasi 

që është harruar. 



45 

Ne kemi edhe një përgjigje, për të cilën 

aludon vetë shkaku i thënies së këtij 

hadithi, e ai është tregimi i një grupi të 

cilët erdhën tek i Dërguari, sal-lAllahu 

alejhi ue sel-lem, ishin shumë të 

varfër. Pejgamberi kërkoi nga sahabët 

që t’u ndihmojnë (t’u japin lëmoshë) 

atyre. Erdhi njëri nga ensarët dhe në 

duart e tij mbante hurma, të cilat nuk 

ia mbushnin grushtat dhe i lëshon para 

Pejgamberit sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem. Pastaj të gjithë filluan të sjellin 

ushqime dhe veshje, saqë u bënë dy 

grumbuj të mëdhenj prej ushqimit dhe 

rrobave. 

Kur e pa këtë Pejgamberi, fytyra e tij 

shkëlqeu nga gëzimi dhe tha: “Kush 

fillon një vepër të mirë në islam, do 

të ketë shpërblimin e saj dhe 

shpërblimin e atyre që e veprojnë 

atë vepër deri në ditën e gjykimit”, 



46 

pra, këtu kuptimi i fjalës “Es-Sennu” 

është kush e fillon një punë për ta 

zbatuar e nuk është kush e fillon një 

punë për të cilën nuk ka bazë në 

sheriat. Nga kjo kuptohet kuptimi i 

fjalës “Kush fillon një vepër të mirë, 

në Islam”, që do të thotë; kush fillon 

për ta zbatuar një vepër e jo kush fillon 

duke shpikur një vepër, sepse shpikja e 

veprave është e ndaluar “Çdo bidat 

është humbje”. 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 

Dijeni o vëllezër! Se pasimi i vërtetë i 

Pejgamberit sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem nuk realizohet, përveç nëse ai 

pasim është në përputhje me sheriatin 

në gjashtë pikat e mëposhtme: 

1. Shkakun; në qoftë se njeriu e 

adhuron Allahun me një ibadet të 

bazuar në shkaqe jolegjitime, ai 

është bid’at dhe nuk pranohet 

nga ky person, p.sh. disa njerëz 

e festojnë natën e njëzet e shtatë 

të muajit Rexheb me falje të 

namazit, duke u bazuar se është 

nata në të cilën Pejgamberi     

sal-lAllahu alejhi ue sel-lem e 

bëri mi'raxhin34. 

 

 

                                                           
34 Miraxhi – udhëtimi i Pejgamberit, alejhis-selam, 

në qiell. 



48 

Pra, namazi i natës është ibadet, 

mirëpo meqë është bërë për këtë 

shkak (natën e miraxhit) konsiderohet 

bid’at, sepse është bazuar në një shkak 

që nuk është vërtetuar me sheriat dhe 

nuk ka argument për të. 

Ky kusht – përputhshmëria e ibadetit 

me sheriatin në shkak – është çështje 

me rëndësi, sepse përmes saj sqarohen 

risitë e shumta që mendohen se janë 

sunnet e ato në realitet nuk janë prej 

sunnetit. 

2. Llojin; patjetër ibadeti duhet të 

jetë në pajtueshmëri me 

sheriatin në llojin e tij. Sikur një 

person ta adhuronte Allahun me 

një adhurim, lloji i të cilit nuk 

është aprovuar në sheriat, 

adhurimi i tillë është i refuzuar. 

P.sh. nëse një person ther për 

kurban kalin, kjo nuk 



49 

konsiderohet kurban, sepse 

vepra e tillë ka rënë ndesh me 

llojin të cilin e ka aprovuar 

sheriati, ngase dihet fare mirë se 

për kurban nuk pranohet diç 

tjetër përveç devesë, lopës dhe 

deles ose dhisë. 

3. Sasinë apo numrin; nëse një 

njeri dëshiron të shtojë ndonjë 

namaz kinse është farz (përveç 

pesë kohëve), ne i themi se ky 

është bidat i refuzuar, sepse e ka 

kundërshtuar porosinë sheriatike 

në numër. 

 

Po ashtu, nëse ndokush e fal drekën 

pesë rekate, namazi i tij nuk pranohet 

me konsensus të dijetarëve. 

 

 



50 

 

 

4. Formën apo mënyrën; nëse 

njeriu merr abdes dhe fillon së 

pari më larjen e këmbëve, pastaj 

i jep mes'h kohës, pastaj bën 

pastrimin e duarve, pastaj 

fytyrën, kjo formë e të marrit 

abdes e këtij personi nuk 

pranohet, sepse ka rënë ndesh 

më formën të cilën e ka aprovuar 

sheriati. 

5. Kohën; sikur një njeri ta therë 

kurbanin e tij në ditën e parë të 

muajit dhul-hixhxhe, ky kurban 

nuk i pranohet, sepse ka rënë 

ndesh më kohën e caktuar nga 

ana e sheriatit për therjen e 

kurbanit. 

 



51 

Kam dëgjuar se disa njerëz në muajin 

e ramazanit therin dele duke shpresuar 

se me këtë therje të kurbanit afrohen 

tek Allahu i Lartësuar, por kjo punë në 

këtë formë është bidat, sepse nuk ka 

mundësi që njeriu të afrohet tek Allahu 

me therje, përveç në tre raste; therja e 

kurbanit për bajram, therja e kurbanit 

për haxh dhe therja e kurbanit për 

akika35. 

Ndërsa, therja e kurbanit në ramazan 

duke shpresuar në shpërblim për ketë 

prerje ashtu siç theret kurbani për 

bajram është bidat, kurse sa i përket 

therjes se ndonjë shtaze (që lejohet 

ngrënia e saj) për të ngrënë mish është 

e lejuar në çdo kohë. 

 

                                                           
35 Akika – therja e kurbanit për lindjen e ndonjë 

fëmije. 



52 

6. Vendin; nëse një njeri dëshiron 

të bëj itikaf36 në ndonjë vend 

tjetër pos xhamive, itikafi i tij 

nuk pranohet! Arsyeja pse nuk 

pranohet është sepse itikafi nuk 

bëhet askund pos xhamive. 

 

Po ashtu, nëse një grua thotë dua të 

bëj itikafin në vendin në të cilin falem 

në shtëpi, asaj nuk i pranohet, sepse 

nuk është bërë në vendin e caktuar 

nga sheriati. 

Prej shembujve të tjerë është: nëse 

ndokush dëshiron të bëj tavaf37, por 

nga tollovia e madhe që është bërë në 

vendin ku bëhet tavafi ai fillon të bëjë 

tavaf jashtë xhamisë, kjo nuk 

pranohet, sepse vendi i tavafit është 
                                                           
36 Itikaf – p.sh.: të qëndruarit në xhami gjatë 

dhjetë ditëve të fundit të muajit ramazan. 
37 Tavaf – rrotullimi rreth Qabesë. 



53 

Qabeja, thotë Allahu i Lartësuar:  

رَا بَيْتِىَ لِلطَّآٰئِفِينَ وَ  عِيلَ أنَ طَه ِ  ـ كِفِ ٱوَإِسْمَ  ـ ينَ لْعَ  

”Ju të dy pastrone shtëpinë Time 

për ata të cilët bëjnë tavaf”38 

 

Adhurimi (ibadeti) nuk pranohet, 

përveç nëse në të plotësohen 

(realizohen) dy kushte: 

1. Përkushtimi i sinqertë ndaj 

Allahut; 

2. Pasimi i rrugës së Pejgamberit 

sal-lAllahu alejhi ue sel-lem. 

 

Kurse, pasimi i rrugës së Pejgamberit 

nuk ka mundësi të realizohet ndryshe, 

pos më plotësimin e gjashtë pikave që i 

përmendëm më sipër. 

                                                           
38 (Bekare 125) 



54 

I porosis ata që janë sprovuar me 

bidate, e që qëllimet i kanë të mira dhe 

e duanë hajrin, për Allahun nuk dimë 

dhe nuk ka rrugë më të mirë se rruga e 

selefit (muslimanëve të parë). 

O vëllezër! Kapuni për sunnetin e të 

Dërguarit sal-lAllahu alejhi ue sel-lem 

më dhëmballë, vazhdoni rrugën e 

selefit, bashkëngjitjuni atyre që e 

ndoqën rrugën e Pejgamberit sal-

lAllahu alejhi ue sel-lem dhe shikoni a 

ju bën dëm kjo?! 

Unë them dhe kërkoj mbrojtjen e 

Allahut që mos të them diç pa dije: Ti 

me të vërtetë do të shohësh shumë 

prej atyre që janë të dhënë pas 

bidateve, janë përtacë në aplikimin e 

shumë çështjeve që janë sunnet dhe 

që janë të vërtetuara me sheriat, 

ngase ato pasi që të përfundojnë prej 

bidateve, ballafaqohen me sunet me 



55 

plogështi dhe përtaci, e gjithë kjo 

bëhet si shkak i dëmit që ka shkaktuar 

bidati në zemër. 

Sëmundjet që ia shkakton bidati 

zemrës janë të mëdha dhe rreziqet që 

ia shkakton fesë së njeriut janë të 

shumta, ngase nuk ka mundësi te 

bëhet një bidat në fe përveç se humb 

një sunnet, siç e kanë cekë këtë shumë 

dijetarë prej selefit. 

Por, nëse njeriu është duke pasuar atë 

që është e ligjshme, si rrjedhojë e 

kësaj tek ky person shtohet frika e 

vërtetë, përulja dhe nënshtrimi ndaj 

Zotit të botëve, dhe shtohet pasimi 

ndaj imamit të muslimanëve, zotërisë 

se gjithë Pejgamberëve, të dërguarit të 

Zotit të botëve, Muhamedit sal-lAllahu 

alejhi ue sel-lem. 

 



56 

E këshilloj çdo vëlla timin besimtar, 

nga ata të cilët pëlqejnë diç nga 

bidatet, qofshin ato bidate që kanë të 

bëjnë me Allahun, emrat dhe cilësitë e 

Tij ose ka të bëjë më të dërguarin e 

Allahut dhe respektimin ndaj tij, të 

kenë frikë nga Allahu az-ze ue xhel dhe 

të pendohen në mënyrë që veprat e 

tyre t'i sendërtojnë mbi pasim e jo mbi 

risi, mbi përkushtim të pastër ndaj 

Allahut e jo mbi shirk, mbi sunet e jo 

mbi bidat, mbi atë që e do Mëshiruesi e 

jo në atë që e do shejtani dhe në fund 

do të shihni se si zemrat tuaja do t’i 

kaplojë qetësia, gjallëria, rehatia, liria 

dhe drita. 

 

 

 

 



57 

E lus Allahun të na bëjë të udhëzuar 

dhe udhëzues, prijës që përmirësojnë, 

të na i ndriçojë zemrat tona me besim 

dhe dituri, të mos na bëjë atë që e 

kemi mësuar argument kundër nesh, të 

na bëjë prej atyre që e pasojnë rrugën 

e drejtë, rrugën e robërve të tij 

besimtarë, të na bëjë prej të dashurve 

të Tij që i frikësohen dhe të na bëjë 

prej grupit të shpëtuar... 

 

Mëshira e Allahut qoftë mbi 

Pejgamberin sal-lAllahu alejhi ue sel-

lem, mbi familjen e tij, shokët dhe mbi 

të gjithë ata që e pasojnë rrugën e tij! 




